
Revista Latinoamericana de Trabajo y Trabajadores, 10 (mayo-oct. 2025), 5-41 | 
https://doi.org/10.52024/k7x38b74| e-ISSN: 2667-3231 | revista.redlatt.org 

 

 

Los caciques como administradores del trabajo 

colonial de los ayllus: tributarios y no 

tributarios en el caso de Chayanta en Charcas a 

fines del siglo XVIII 

 

ROSSANA BARRAGÁN  

Instituto Internacional de Historia 
Social / CIDES-UMSA  

rba@iisg.nl 

XOCHITL INOSTROZA PONCE 

Universidad de Santiago de Chile – 
Proyecto DICYT 0325521IP_REG 

xochitl.inostroza@usach.cl 

 

Resumen: El gran debate sobre la mita minera develó la magnitud de 

“otra mita”, la mita religiosa. Este artículo analiza tres temas. En 

primer lugar, los cargos religiosos y los turnos o mitas que existían 

para las distintas celebraciones, incluyendo los “servicios” y los 

trabajos realizados para la construcción de la Iglesia de San Pedro de 

Buenavista y para la residencia de los sacerdotes. En segundo lugar, la 

participación de las mujeres en servicios, tanto para el cura como para 

las iglesias, y en cargos religiosos de advocaciones de los distintos 

curatos, parcialidades y anexos. Finalmente, el importante rol del 

cacique en la organización de este sistema de trabajo, que incluye el 

ámbito religioso, dimensión que ha sido menos atendida en la 

historiografía y que hace pensar en las responsabilidades de los 

caciques en la sociedad colonial. 

Palabras clave: mita religiosa, fiestas, servicios, mujeres, caciques 

Recibido: 9 de septiembre de 2025. Aprobado: 28 de octubre de 2025. 

 

 

mailto:rba@iisg.nl
mailto:xochitl.inostroza@usach.cl


6                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

Introducción 

Gracias a Ricardo Levene conocemos, desde 1946, la discusión sobre la mita 

minera y el trabajo indígena a fines del siglo XVIII, con la publicación del 

discurso en contra de la mita de 1793, del fiscal de la Audiencia de Charcas, 

Victorián de Villava, y la réplica del gobernador intendente Francisco de 

Paula Sanz, llamada “Contestación al discurso sobre la mita de Potosí”. Sin 

embargo, desconocíamos la magnitud de la documentación existente. De ahí 

que Rossana Barragán Romano sostiene que no fue una discusión local y 

regional, sino un amplio y “gran debate” que tuvo un decisivo impacto político 

y social por el involucramiento de altos funcionarios, mineros azogueros y 

tanto autoridades indígenas, regionales y comunarias de Chayanta como 

autoridades políticas de la Audiencia de Charcas, el virrey del Río de La Plata 

y Pedro Melo de Portugal, llegando incluso al ministro de Gracia y Justicia 

y al Consejo de Indias.  

En esa discusión se involucraron actores de España, Europa y América, y se 

abordaron importantes temas, como trabajo, economía política, riqueza, 

conceptualización de lo público y lo privado, obligación y coacción, trabajo 

de los mitayos en las minas y trabajo de los integrantes de los ayllus de 

Chayanta en las iglesias, además del gobierno de las parroquias y los curatos, 

y del rol de las autoridades, los caciques, los curas y los subdelegados. En 

todo el debate afloraron la memoria de las rebeliones indígenas de 1781, las 

tensiones entre la Audiencia de Charcas y la Intendencia de Potosí, y las 

relaciones entre el gobierno colonial, considerado el trono y la potestad 

temporal, frente a las iglesias (en plural) y el altar, considerados la potestad 

religiosa. El gobernador intendente las denominaría las dos “cadenas” y 

“potestades”: la política y la eclesiástica.  

El origen de este enfrentamiento se dio a raíz de la imposición de la “mita 

nueva” o reclutamiento de 184 indios de varios pueblos del norte de Potosí, 

entre ellos personas que prestaban servicios a las iglesias parroquiales. Los 

curas solicitaron la intervención de la Audiencia de Charcas, del fiscal y del 

arzobispo, mientras que Francisco de Paula Sanz impulsó una extensa 

investigación sobre el trabajo de las y los integrantes de las comunidades en 

sus respectivas parroquias. Se dio, por tanto, un desplazamiento del debate 

de la mita minera hacia la “mita religiosa”.  

Alber Quispe define la mita religiosa como “un sistema de turnos” relacionado 

con las fiestas religiosas y el sistema de cargos que no podían pensarse como 

simple imposición, con su lógica de coacción y dominación, porque 

“involucraba una parte importante de la concepción religiosa india”.1 En 

 
1 Alber Quispe, La mit’a religiosa. Cargos festivos, religiosidad y organización 
social en Tapacarí (Cochabamba) en la segunda mitad del siglo XVIII (La Paz: 
Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia, 2017), 150-151. 



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     7 

nuestro caso, la particularidad de la mita religiosa es que los turnos no solo 

tenían que ver con los cargos, sino también con innumerables contribuciones 

y con la cantidad y el detalle de “trabajos” exigidos a la población tributaria 

y no tributaria. Esto significa que el tributo indígena y la mita minera de 

hombres adultos mayores, destinados a la Corona y a las arcas reales, así 

como a los azogueros de Potosí, fueron solo una parte de la exigencia 

existente. De hecho, mujeres, adultos y adultas mayores, y niños y niñas 

también entregaban sus “servicios” a la iglesia y en el culto.  

La amplitud, el detalle y la riqueza de la información acumulada para 

Chayanta resulta abrumadora. Chayanta era una región muy poblada: en 

1788 tenía más de 67.000 personas, en su mayoría indígenas (45.128 

habitantes de ese origen). 

La documentación de tipo jurídico que regulaba (o no) el conjunto de 

“obligaciones y servicios” de la iglesia, como los aranceles eclesiásticos, y la 

legislación que reguló los “servicios personales” resultan fundamentales para 

analizar las demandas requeridas y autorizadas. Para el caso que analizamos, 

se deben tener en cuenta los aranceles eclesiásticos. ¿Qué establecía el arancel 

sobre derechos parroquiales de 1771, el más cercano al periodo que 

analizamos? Ese arancel respondía a la necesidad de establecer “costos y 

gastos […] para la conservación de las Iglesias, aseo y decoro del Culto 

Divino”, tarea aún más importante donde las “Iglesias no tienen Renta, ni 

Fondo alguno fixo para sobrellevar semejantes gastos” y que, por tanto, se 

mantenían con las limosnas “que voluntariamente ofrecen los Indios en las 

Fiestas que celebran”.2 Asimismo, en los curatos que no eran ni de ciudades 

ni de minas, las iglesias no tenían fondos suficientes para los gastos en cera, 

pan, vino, costos de misales, ornamentos y otros, por lo que las oblaciones y 

las limosnas se consideraban “loables”. Sin embargo, se restringió de manera 

explícita la “contribución” de “acompañamiento”, ricuchicos3  que no fueran 

voluntarios, rama para el monumento, cera, moneda dorada para las arras de 

velaciones y dinero para la celebración de machacas,4 entre los rubros más 

importantes. Se prohibió también, y finalmente, que los curas pudieran 

recurrir al “servicio de los indios, tanto personal o de sus propias personas 

[…] sin que puntualmente les paguen lo que corresponde en justicia”, pero 

podían aceptarlas como “obsequio”. Se buscó erradicar, además, y 

expresamente, todo género de exacciones “que no sean conforme a derecho”.5 

 
2 Arancel, 1771, 2-3. Edberto Acevedo, “Los aranceles eclesiásticos 
altoperuanos (Estudio jurídico-histórico)”, Revista Chilena de Historia del 
Derecho, 12 (1986): 11-27. 
3 “Ofrendas” o “pagos” supuestamente voluntarios para los curas. 
4 Misas o responsos cantados. 
5 Arancel, 1771, 33-34, 35-37, 36-40, 42. Edberto Acevedo, “Los aranceles 
eclesiásticos…”. 



8                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

En este trabajo, desarrollamos tres aspectos relacionados. En una primera 

parte, para el caso específico del valle de San Pedro de Buenavista, tomamos 

las celebraciones religiosas y los turnos o mitas que existían; el sistema de 

mayordomos, alféreces y priostes; y, sobre todo, los “servicios” y el trabajo 

para los “humildes adobes” que se hicieron para construir su iglesia y la 

residencia de los sacerdotes, que persiste hasta hoy. En una segunda parte 

nos detenemos en la información sobre la participación de las mujeres en los 

servicios tanto para el cura como para las iglesias y en los cargos religiosos 

de advocaciones de los curatos, las parcialidades y los anexos. Finalmente, en 

una tercera parte estudiamos el detalle minucioso acerca de los turnos que 

imperaban para asumir ciertas responsabilidades, así como para esos trabajos 

y servicios que conducen a reanalizar el importante rol que tuvieron los 

caciques. Ellos fueron quienes entregaron esa información, develando el rol 

central que tuvieron en el sistema de celebraciones religiosas y de trabajos 

que implicaba la mita religiosa. Nos interesa, por ello, reflexionar sobre el rol 

de los caciques, dada la magnitud de su administración, su organización de la 

mano de obra y su liderazgo en el trabajo comunitario, dimensión que ha sido 

menos atendida en la historiografía colonial. 

 

El caso de San Pedro de Buenavista: fiestas, turnos, ocupaciones 

laborales y “humildes adobes” 

El pueblo de San Pedro de Buenavista, en el curato del mismo nombre, es un 

valle interandino que a fines del siglo XVIII comprendía cuatro parcialidades: 

dos locales, Auquimarca y Sicoya, y dos de los ayllus que estaban en las punas 

de las alturas, Cayana y Chayantaca, que accedían así a otro piso ecológico. 

San Pedro de Buenavista fue visitado por el gobernador intendente Francisco 

de Paula Sanz, quien lo convirtió en ejemplo tanto por su multiplicidad de 

fiestas religiosas y las trabajosas ocupaciones” de los indios como por los 

castigos y los maltratos que estos recibían. 

  



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     9 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Iglesia de San Pedro de Buenavista (izquierda) y arquerías de la casa parroquial 
(derecha). Fotografías de Rossana Barragán Romano (2024). 

En todo San Pedro de Buenavista se celebraban 35 fiestas. Las dos fiestas 

comunes eran la de Sacramento/Corpus Christi, en junio, muy importante en 

los Andes, y la de la Candelaria, el 2 de febrero. En cuanto a las parcialidades 

con varios ayllus, estas tenían sus propias fiestas (cuadro 1): la parcialidad de 

Auquimarca tenía 15 fiestas, de las cuales nueve se realizaban en los anexos 

Chiñata (4) y Pituniso (5); la parcialidad de Cayana tenía 13 fiestas; y las 

parcialidades de Sicoya y Chayantaca celebraban ocho fiestas cada una. 

Cuadro 1. Fiestas, turnos y servicios en San Pedro de Buenavista 

P
a
rc

ia
li

d
a
d

 

N
.°

 

F
ie

st
a
s 

F
e
ch

a
 

T
u

rn
o

s 

A
lf

é
re

c
e
s 

M
a
y
o

rd
o

m
o

s 

S
ir

v
ie

n
te

s 

T
o

ta
l 

d
e
 i

n
d

io
s 

V
a
lo

r 

Auquimarc

a 

1 

Sacramento 

[Corpus 

Christi] 

Junio En 

alternancia 

de 1 año 

con sicoyas 

1 1   85 

2 
Purificación 

[Candelaria] 
2 de febrero 1 2   85 

3 San Roque 16 de agosto  1 4   45 

4 
Miércoles 

Santo 

[movible/abril

] 
 1    27 

5 Renovación   1     

 
Anexo de 

Chiñata 
       

6 Concepción 8 de diciembre  1    16 

7 Ánimas 2 de diciembre  1    12 



10                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

8 Renovación   1    12 

9 [no dice]    2   15 

1

0 

Anexo 

Pituniso 
       

1

1 
Rosario 7 de octubre  1    38 

1

2 
San Pedro 29 de junio  1    12 

1

3 

Renovacione

s 
  1    12 

1

4 
[no dice]    3   26 

1

5 
[no dice]     8  207 

Subtotales 
1

1 

1

2 
86 31 592 

Sicoya 

1 

Nuestro Amo 

¿Corpus 

Christi? 

 
Con 

chayantacas

, cayanas, 

auquimarca

s c/3 

1    105 

2 
Purificación 

[Candelaria] 
2 de febrero 1    95 

3 
Jesús 

Nazareno 

14 de 

septiembre 
1    35 

4 Santa Rosa 
23/30 de 

agosto 
 1    35 

5 

Sacramento 

[Corpus 

Christi] 

15 de junio En 

alternancia 

de 1 año 

con sicoyas 

1 1   36 

6 
Purificación 

[Candelaria] 
2 de febrero 1 3   22 

7 [no dice]     1  50 

8 [no dice]     4   

Subtotales 6 4 5 15 378 

Cayana 

1 San Pedro 29 de junio 

Con 

auquimarca

s, sicoyas, 

chayantacas 

c/2 

1 2   150 

2 
Corpus 

Christi 
Junio  1 1   117 

 
6 No sabemos exactamente cómo se obtuvo esta cifra. Podemos pensar en 
varias posibilidades, pero no resulta muy claro. 



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     11 

3 Jueves Santo 
[movible/abril

] 
 1    32 

4 Sábado Santo 
[movible/abril

] 
 1    27 

5 [no dice]    2   49 

 
Anexo 

Coacari 
       

6 Santiago 25 de julio  1    37 

6 

Nuestra 

Señora de 

Guadalupe 

12 de 

diciembre 
 1    25 

8 
San 

Gerónimo 

30 de 

septiembre 
 1    12 

9 

Sacramento 

[Corpus 

Christi] 

  1    12 

1

0 
Ánimas 2 de noviembre  1    10 

1

1 
La Cruz 3 de mayo  1    36 

1

2 
Renovación   3     

1

3 
[no dice]    6 8  72 

Subtotales 
1

3 

1

1 
8 32 579 

Chayantaca 

1 San Miguel 
29 de 

septiembre 
 1 3   139 

2 Santa Cruz 3 de mayo  1 3   145 

3 Santa Rosa 
23/30 de 

agosto 
 1    34 

4 
Corpus 

Christi 
Junio 

Con 

sicoyas/ 

carachas 

c/1 

1    104 

5 
Viernes 

Santo 

[movible/ 

abril] 

Con 

sicoyas/ 

carachas 

c/1 

1    34 

6 Candelaria 2 de febrero  1    94 

7 Navidad diciembre 

Con 

sicoyas/ 

carachas 

c/1 

1    12 



12                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

8 San Blas 3 de febrero 

Con 

sicoyas/ 

carachas 

c/2 

1    12 

Subtotales 8 6 8 22 574 

Totales 
3

8 

3

3 

2

9 

10

0 

2.12

3 

 
Fuente: Archivo General de la Nación (en adelante, AGN), 14-8-8, Testimonio del 
Cuaderno 3 de los Autos obrados sobre la mita de Potosí, fs. 32v-33v. 
Nota: Las celdas sombreadas son las que se repiten y, por tanto, son comunes y 
compartidas por las parcialidades. 

 

Solo en las dos fiestas más importantes, la de Sacramento/Nuestro Amo en 

Corpus Christi y la de Purificación o Candelaria, participaban varias de las 

parcialidades. Las celebraciones eran asumidas cada año por turno o mita: el 

primer año le tocaba a Chayantaca; el segundo año, a Cayana; y el tercero, a 

Auquimarca. En cada fiesta intervenían alféreces, mayordomos y “sirvientes”. 

Veamos cuáles eran sus obligaciones y sus ocupaciones. 

En las fiestas de la parcialidad de Chayantaca había ocho alféreces; cada uno 

erogaba distintos montos, entre 12 y 104 pesos, además de entregar a los 

curas importantes ricuchicos. En la parcialidad de Auquimarca la situación 

era similar y los alféreces se turnaban en algunas fiestas (en la del Santísimo 

Sacramento) con las parcialidades de Sicoya, Cayana y Chayantaca, pagando 

en las más importantes 85 pesos y sus ricuchicos.7 En los anexos de Chiñata 

y Pituniso, los montos eran menores.  

Los mayordomos, a diferencia de los alféreces, solo participan en algunas 

celebraciones. Dos lo hacían para el Señor San Miguel y la Santa Cruz, y 

contribuían con 35 pesos cada uno, a los que se sumaban cuatro 

“mayordomas”, que en realidad eran hombres, y hacían una contribución 

menor, de 30 pesos cada uno. Cabe anotar que los mayordomos también se 

encargaban de sembrar trigo y maíz para el cura, además de dar incienso y 

cuerdas para el arpa del coro.8  

Un dato importante es conocer quiénes eran esos alféreces y mayordomos. 

Las fuentes detallan que los alféreces de algunas fiestas fijas (San Roque, 

Miércoles Santo y Renovación) y algunos de los mayordomos eran siete 

 
7 AGN, 14-8-7, exp. 7, Razón individual que doy yo don Juan Asencio Mejía 
cacique de la Parcialidad de Auquimarcas (sic) en el pueblo de San Pedro de 
Buena Vista, f. 25v. [imagen 7598]. 
8 AGN, 14-8-7, exp. 7, Testimonio, Informe de Agustín Fernández, 
septiembre de 1794, fs. 23-23v [imágenes 7595 y 7596]. 



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     13 

tributarios “relevados de mita”.9 Los cuatro alféreces de Cayana también eran 

del grupo de los “tributarios” y pagaban “una limosna: de 27 a 85 pesos, 

además de sus ricuchicos.10  

Los caciques proporcionaron aún más detalles al “reafirmar” sus 

declaraciones, haciendo más complejo el cuadro de obligaciones de los 

integrantes de las parcialidades. Los mayordomos no solo asumían su rol los 

días de las celebraciones festivas, como se podría pensar. Los de Auquimarca 

servían todo un año en las “obras de cañaris a villas y lugares” que se les 

pedía,11 lo que significaba que eran los responsables de trasladarse con el cura 

donde este necesitara ir. Pero había variaciones: en el caso de los mayordomos 

de Cayana, se especificó que: 

[…] un tributario […] paga 24 pesos de aguinaldo, 1 peso de quillamisas, 6 

pesos para el cantor, 1 peso para el sacristán […] que todo monta 32 pesos y 

3 reales.12 

Este testimonio revela que el monto en dinero estaba destinado al pago de 

misas y cantores, al igual que al pago del sacristán como oficial de la iglesia, 

proporcionando también ricuchicos.13 Cada uno de los tres mayordomos de 

la parcialidad de Chayantaca debía entregar por su parte montos precisos y 

definidos (como 12 pesos para la fiesta de San Miguel, dos gallinas y dos 

reales), de los cuales se utilizaba una parte (no sabemos cuánto) para las 

cuerdas del harpa. Asimismo, para la fiesta de Todos Santos daban 

exactamente lo mismo y para la Navidad añadían el aguinaldo de un peso, 

más seis pesos cada uno para la quilla misa, que parece ser la misa que se daba 

“a los mayordomos el día en que cumplen su mayordomía”.14 Pero sus 

 
9 AGN, 14-8-8, Testimonio del Cuaderno 7 de los Autos sobre la mita de 
Potosí, Contiene una representación del Teniente Asesor sobre el papel 
anónimo que lo acompaña. Declaración de Juan Asencio Mexia, 
gobernador de San Pedro de Buenavista del ayllo Auquimarcas de 
Chayanta, Buenos Aires, 1797, fs. 86. Como en el caso anterior, los 
mayordomos contribuían con un monto de 31 a 35 pesos y dos mujeres 
mayordomas lo hacían con 27 pesos; el monto de los mayordomos de los 
anexos también era mucho menor, entre ocho y diez pesos, y al parecer 
solo debían cuidar la capilla. Véase AGN, 14-8-7, exp. 7, Razón 
individual…, fs. 26-26v. [imágenes 7598 y 7599]. 
10 AGN, 14-8-7, exp. 7, Razón individual…, fs. 26-26v. [imágenes 7602 y 
7603]. 
11 AGN, 14-8-7, exp. 7, Razón individual…, f. 27. [imagen 7600]. 
12 AGN, 14-8-7, exp. 7, Razón individual…, fs. 29v-30 [imágenes 7602 y 
7603]. 
13 AGN, 14-8-7, exp. 7, Razón individual…, f. 30v [imagen 7602]. 
14 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias a este Superior Gobierno por 
la Intendencia de Potosí sobre las trabajosas ocupaciones en que son 
empleados los indios de la doctrina de San Pedro de Buenavista del partido 



14                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

obligaciones no terminaban ahí. Ellos debían estar disponibles para cuanto 

mandado y trabajo se diera para el cura o para toda la iglesia.15 Finalmente, 

su nombramiento era por un año, tiempo en el cual un testigo declaró que: 

[…] bien sabía que los nombrados de mayordomos […] son por el año de su 

mayordomía unos esclavos del cura obligados a estar perpetuamente día y 

noche en el zaguán o a la puerta de la casa de su párroco para ir a Chuquisaca, 

a Potosí, a Cochabamba o a donde se les envía.16  

Algunos mayordomos debían pagar también tres pesos de flete a los dueños 

de mulas, en caso necesario.17 

Los documentos mencionan igualmente a los priostes. En la parcialidad 

Chayantaca, el prioste era un indio reservado que debía cobrar por entierros 

y fiestas, supervisar que asignen autoridades (principales) que pudieran fletar 

o dieran mulas para ir a la viceparroquia, pero también canalizar un tributario 

con el rol de “alcalde ordinario”.18 También se hace referencia a otro prioste 

(Juan Lopez) para “celar [por] el cumplimiento de los mayordomos y 

cobrarles las contribuciones”,19 sin recibir por ello algún salario, pero sí un 

“puñadito de coca”, que no excedía la media onza; antes solían darles además 

un jarrito de chicha. 

Las ocupaciones y las tareas de las personas denominadas “sirvientes” eran 

relativamente similares en las cuatro parcialidades (cuadro 2): irasiris y 

leñeros, que aprovisionaban de leña la cocina de los curas; hortelanos y 

ovejeros; y, sobre todo, pongos y mitanis, que trabajaban en la casa de estos. 

Los pongos tenían como principal función encargarse de la casa del cura, pero 

no exclusivamente, como lo explicó uno de ellos, de la parcialidad de Sicoya, 

quien señaló que ese empleo:  

[…] debe ser cuidar de los platos del cura para que no se pierdan los que le 

sirven en la mesa; y tiene que traer agua, llevar leña de casa del Irasiri, barrer 

y regar la casa y que además de cuidar su mujer en los cuidados interiores de 

la casa del cura, vaya él a trabajar barro, hacer adobes, etc. Y en la casa del 

cura, su mujer cuida y cocina para él y el cura.20 

 
de Chayanta por su cura y maltratos y castigos que han sufrido de este y su 
ayudante, f. 4v. 
15 “Los mayordomos añadieron que a mas de pagar lo que tienen expresado se 
ven constituidos […] diariamente y sujetos a cuantos les mande y a cuantos 
trabajos los destine el cura para sí o para la iglesia en todo el año de su 
nombramiento”. Véase AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, f. 4v. 
16 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, f. 85v.  
17 AGN, 14-8-8, Declaración de don Juan Asencio Mexia, Gobernador de la 
doctrina de San Pedro de Buenavista, f. 87 [imagen 9031]. 
18 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…  
19 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, f. 3. 
20 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, fs. 7-7v. 



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     15 

Al respecto, subrayamos tres cuestiones. Primero, que muchos de esos 

“servicios” también se cumplían por rotación/turno y podían variar por 

semana, como los llamados “semaneros”, por un par de meses e incluso por 

año, como en el caso del “gualpero”, del alcalde ordinario21 o del alguacil, que 

asumían sus actividades de forma rotativa y por turno. Segundo, que existían 

tareas y responsabilidades específicas para el culto. Los colque runa u hombres 

que erogaban plata permitían pagar el costo de los músicos, mientras que el 

alcalde ordinario “administraba justicia”; es decir, cobraba los servicios que 

daba la iglesia y controlaba a las mujeres para que se casaran, decidiendo 

también si debían ser “castigadas y depositadas” en la casa del cura donde 

eran destinadas a tejer. Tercero, que los muleros eran clave porque no solo 

debían proporcionar la mula para el cura, sino para todos “sus mandados”, 

incluyendo las confesiones en la jurisdicción; según se menciona, se les 

pagaba un peso por mula. 

Cuadro 2. Servicios por parcialidades 

Servicios 
Parcialidades 

Chayantaca Auquimarca Cayana Sicoya 

Irasiris 2  1 1 

Pongos 2  2 2 

Muleros 

1 

Proporcionaba 
mulas, leña, 
sal y agua 

1 1 1 

Ovejeros  1 1 1 

Gualperos  
1 

2 meses al año 
 

1 

2 meses al año 

Leñeros 1    

Mitanis 4 mujeres 
Mitanis con 
sus maridos 

2 

Servían de 
aguaderas 

2 con maridos 

Hortelanos 1   1 

 
21 En Tapacarí, los cargos político-religiosos eran una obligación 
consensuada y eran sorteados por turno o elegidos por las autoridades 
denominadas Segundas. Véase Quispe, La mit’a religiosa…, 150-151. En los 
Altos de Arica, Doctrina de Belén, el alcalde era elegido por un el conjunto 
de principales y los mayordomos por la cofradía, instancias en las que 
participaban las mismas personas. Véanse Xochitl Inostroza Ponce, 
Parroquia de Belén. Población, familia y comunidad de una doctrina aimara. Altos 
de Arica, 1763-1820 (Santiago de Chile: Biblioteca Nacional de Chile/Centro 
de Investigaciones Diego Barros Arana, 2019); y Xochitl Inostroza Ponce y 
Jorge Hidalgo Lehuedé, “Alcaldes y mayordomos: liderazgo indígena en el 
contexto andino y colonial (Doctrina de Belén, 1782-1813)”, Chungará, 53/1 
(2021): 81-101. 



16                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

1 año Hortelano con 
el nombre de 

regidor 

Semaneros 

4 

Cambiaban 
cada semana 

Obras de la 
iglesia y casa 

del cura 

   

Colque 
runas 

1 

Daba 50 pesos 
para salario 

del músico del 
coro 

   

Regidores  

1 

Por todo el 
año (cada 2 

años) 

1 

Cuidaba las 
puertas 

 

Guatacos  

1 

Cuidaba 
huerta y 

herramientas 

1 

Cuidaba 
herramientas 

de 
arquitectura 

 

Alcaldes 
ordinarios 

  

1 

Servía 1 año 
en su casa y 
administraba 
justicia a su 
discreción”: 

cobranzas de 
entierros, 

fiestas, etc., 
celando 

además a “que 
se casen”, 

“prendiendo y 
depositando” a 
las mujeres en 

la casa del 
cura, 

poniéndolas a 
tejer e hilar 

1 

De turno entre 
las 3 

parcialidades 

Alguaciles    

1 

De turno entre 
las 3 

parcialidades 

Fuente: AGN, 9-6-5-6, exp. 7, Testimonio, Informe de Agustín Fernández, 
septiembre de 1794, fs. 19v., 23-24v, 26v-27, 33-33v. y 37v. 

Hasta aquí nada pareciera diferenciar lo que sucedía en San Pedro de 

Buenavista y en el resto en los curatos de Chayanta. Sin embargo, el 

gobernador intendente de Potosí lo eligió como ejemplo para acusar a los 



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     17 

representantes de la iglesia de tener a los “indios” ocupados “todo el año en 

trabajos sin salario ni recompensa y con solo un poquito de chupe y de coca”.22 

Para Francisco de Paula Sanz, que abogaba por la mita minera, la situación 

era clara: él y la Villa estaban frente a “unos procedimientos […] contrarios 

a la libertad que se tiene declarada” a favor de los naturales, y enteramente 

contrarios a los “sentimientos de humanidad”.23 

Por la información recabada sabemos que 24 mayordomos de las cuatro 

parcialidades debían servir por cuatro semanas alternadamente,24 junto a 

alféreces y todo el personal que hemos citado, incluyendo a los semaneros. 

Pero, además, todos ellos estaban sujetos a un régimen de trabajo para “pisar 

adobes y formar adobes” y ladrillos, desde que amanecía hasta el toque de la 

campana en el atardecer. Uno que cumplía el cargo de “sacristán” afirmó que 

cuidaba la iglesia y que el cura también lo empleaba diariamente en esas 

tareas: 

[…] y sin descanso alguno y sin otro estipendio que el de 1 real en cada 

baptismo y 2 en cada entierro o bien tiene que partir con los monaguillos, [y] 

que también da la ración de lagua, coca y chicha pero que su mujer le trae 

[comida] también diariamente.25  

Los “monacillos” (monaguillos) declararon que debían barrer la iglesia, 

dormir en ella y asistir con roquete (sobrepelliz) en las misas cantadas. Todos 

asistían un mes, turnándose luego con otros, al igual que los mayordomos.26  

En otras palabras, además de erogar los montos en dinero señalados, varias 

personas estaban obligadas a trabajar recibiendo solo un “platito de lagua que 

es de trigo molido cocido con agua”.27 Según Pablo Caguasiri, otro 

declarante, esa sopa era del trigo que ellos mismos sembraban en las tierras 

usurpadas por el cura. De acuerdo con lo afirmado, cada día había 20 indios 

de cada una de las parcialidades, lo que implicaría un total aproximado de 80. 

Información similar fue proporcionada por Diego Colque Guarachi, 

gobernador y cacique principal de Sicoya, que también tenía tierras en la 

puna.28 Él especificó que por lo menos 20 indios de la clase de “originarios” 

trabajaban sin salario, cuando en realidad debían recibir por lo menos dos 

reales por día.29 Gran parte de ese trabajo parece haber recaído en los 

 
22 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, fs. 1-1v. 
23 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias… 
24 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, f. 4v. 
25 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, f. 7.  
26 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, f. 7.  
27 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, f. 5. 
28 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, fs. 27-28. 
29 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, f. 29. 



18                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

llamados “semaneros”, quienes se remudaban y turnaban sin remuneración 

alguna.30 

Y así llegamos a la magnitud de los “humildes” adobes. Humildes porque no 

revestían el estatus de arte que decoraba las iglesias; humildes porque se los 

fabricaba con una mezcla de tierra y paja que se asociaba al área rural 

indígena; humildes, también, porque no se valoraba todo el trabajo que 

significaba elaborarlos, como ocurre hasta hoy. Y es precisamente su 

fabricación y hechura la labor que más ocupó la mano de obra de San Pedro 

de Buenavista durante los últimos seis años previos a 1795. Paralelamente, 

se hacían ladrillos y tejas, para lo cual se construyeron hornos, lo que implicó 

la búsqueda de combustible, tanto de bosta de vaca como de tola31 y de 

maderas del monte.32 Cada una de las declaraciones refiere que ese trabajo 

era solicitado para la iglesia, pero que, en realidad, el destino era la casa del 

cura, razón por la que se ordenó una visita, de la que se proporcionó una 

detallada descripción. De hecho, Francisco de Paula Sanz relató que cuando 

llegó a San Pedro de Buenavista le llamó la atención la enorme porción de 

indios que eran mayordomos, monaguillos, sacristanes, pongos y priostes, 

quienes además de pasar sus fiestas, pagaban y contribuían alternándose por 

semanas y trabajando en pisar barro frente a una magnífica casa.33  

La casa tenía una gran extensión desplegada alrededor de cinco patios. En el 

primero estaba la vivienda del cura, con un salón frente a la puerta de calle y 

otro a la izquierda; todas esas piezas tenían siete varas de ancho y de alto. En 

el segundo patio había otro salón principal, con las mismas medidas, además 

de dos cuartos y una cocina. En el tercer patio destacaban una primera 

arquería de siete arcos, de seis varas de ancho y de largo, además de dos 

hornos muy grandes para hacer pan, y una segunda arquería de seis varas de 

ancho y de largo, aparte de otros dos cuartos. En el cuarto patio se encontraba 

una caballeriza de seis arcos, de 11 varas de ancho. Por último, en el quinto 

patio estaba un gallinero con cuartos bajos y altos, de 21 varas de ancho y 24 

varas de largo. 

 
30 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, f. 21. 
31 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, fs. 12-12v. 
32 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, fs. 20-20v.  
33 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, f. 84v. 



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     19 

 

Vista de la actual casa parroquial (puerta rojiza a la izquierda) y de lo que parece 
haber sido cuando ocupaba toda una cuadra de la plaza principal (derecha). 
Fotografías de Rossana Barragán Romano (2024). 
 
 

 
Vista de la cuadra donde se encuentra la casa parroquial (izquierda), yendo hacia 
donde está la cárcel descrita en el documento de 1796 y cuya ventana se aprecia en 
la imagen de la derecha. Fotografías de Rossana Barragán (2024). 
 

 

El cura, el juez real subdelegado del partido, el protector y los caciques de 

cuatro parcialidades también visitaron la cárcel.34 Se hallaba tras ingresar al 

primer patio de la casa, después de una gran galería que dominaba el alfalfar. 

Esa cárcel “privada” tenía tres calabozos largos, angostos y oscuros, de una 

vara y media cada uno, con paredes del grueso de una vara y media; esa 

especie de fortaleza sostenía encima el granero y la azotea. El granero era 

una bóveda de 16 varas de largo, nueve de ancho y ocho de alto; sobre este 

 
34 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, f. 72v. 



20                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

había una azotea de cal y ladrillo de 16 varas de largo por nueve de ancho, 

con “primorosos remates”. La galería al frente del río, en el alfalfar, tenía diez 

arcos anchos con nueve columnas de 52 varas de largo. Además del alfalfar, 

estaban la huerta y la arboleda, de 81 varas de largo y 75 de ancho, con un 

estanque de cal y ladrillo de nueve varas de ancho y cinco de alto. En la huerta 

se erigía otra galería de umbrales de 21 varas de largo, además de un cuarto 

de 11 varas de largo y diez de ancho, sobre el cual había un pasadizo para el 

mirador, que se decía que era muy hermoso. Había también otros dos cuartos 

y encima de ellos una azotea de cal y ladrillo “de todo gusto”, frente a la otra; 

todas estaban cubiertas de teja. En el frente, hacia la plaza, el caserío tenía 

101 varas de largo; del gallinero a la misma plaza había 21 varas de largo y 

de una parte de la huerta hacia el mismo lugar había 64 varas de largo. Esto 

hacía un total de 186 varas.35 Uno de los testigos señaló que la casa era “para 

envidiarla para su palacio y aun el mismo excelentísimo señor virrey para su 

alojamiento en la capital y fuerte de Buenos Ayres”, y añadió que él “no sabía 

que el sudor, la sangre, la libertad, y aun la vida de los infelices indios eran el 

precio de aquella obra”.36 

 

 

 

Vistas de los arcos y las arquerías descritos en el documento de 1796. Fotografías de 

Rossana Barragán Romano (2024). 

 
35 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, f. 77. 
36 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, f. 90. 



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     21 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Detalles de la combinación de piedra y adobes de la casa parroquial (izquierda) y 

muro externo hacia el río (derecha). Fotografías de Rossana Barragán Romano 

(2024). 

 

Pero no solo se trataba de trabajos no pagados o escasamente pagados, que 

en principio no debían ser realizados porque eran para la casa del cura, sino 

que en ellos se ejercían constantes malos tratos. Se denunció que el 

sobrestante o mayordomo, llamado “el Manuel” (Vargas), y el ayudante de 

cura, fray Ramón Rexas, trataban “con la mayor violencia azotando y 

maltratando a los que venían o floxeaban”; se refirieron a su despotismo 

amedrentador incluso contra los mismos españoles hacendados.37 Una mujer 

denunció que su esposo fue azotado primero por el alcalde, por instrucción 

del cura, y luego por el propio cura; el hombre fue llevado después a la cárcel, 

por ocho días.38 

Por si las anteriores acusaciones fueran pocas, se imputó al cura de usurpar 

ocho fanegas de tierra, de hasta diez ollas de trigo, y de repartir los terrenos 

del pueblo, por lo que los indios huían sin concurrir a la misa. Se aseveró 

igualmente que los indios estaban obligados a acarrear piedras en sus llicllas, 

tanto mujeres como niñas, y que las mujeres de los mayordomos, irasiris y 

los demás se ocupaban diariamente en la casa del cura en hilar, tejer, moquear 

y amasar pan para hornearlo y venderlo los domingos, de cuenta del cura,39 

a quien debían dar razón de lo ofertado, vendieran o no. Muchos costos de la 

iglesia debían ser pagados por la comunidad, como sucedía con la lámpara, 

 
37 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, fs. 13-f.13v.  
38 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, fs. 51v-52. 
39 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, fs. 14-15. 



22                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

que la “costeaban” con los productos de un molino.40 El cacique Agustín 

Fernández añadió que el cura tenía además varias tierras de sembradío 

arrendadas.41 Por todos esos motivos, Francisco de Paula Sanz tomó a San 

Pedro de Buena Vista como el ejemplo de la explotación laboral que 

realizaban los curas de Chayanta.  

 

Las mujeres en las parroquias de Chayanta 

Anteriores investigaciones han dado cuenta de la explotación laboral sobre 

la población indígena por diferentes autoridades coloniales, incluyendo 

corregidores, caciques y curas. En esos estudios se mencionan trabajos 

exigidos a las mujeres, principalmente como mitanis,42 que eran hombres y 

mujeres que trabajaban en el servicio personal de esas autoridades. Ese 

servicio, que debía ser remunerado, con frecuencia aparece en los archivos 

con denuncias por el escaso o el nulo pago. Otro de los abusos frecuentes 

contra los indios es el referido a la confección de piezas de ropa, tarea en la 

que se menciona a hilanderas y a tejedoras.43 Recordemos que Felipe Guamán 

Poma de Ayala dedicó varias de sus imágenes a representar el maltrato que 

perpetraban los misioneros o los sacerdotes contra las mujeres, quienes eran 

obligadas a tejer. 

En cuanto a la función que cumplían las mujeres como mayordomas, 

mayoralas o priostas, esta ha sido analizada en la historiografía vinculándola 

a una economía de prestigio44 o a mecanismos para satisfacer las necesidades 

materiales del clero.45 Otras investigaciones han indagado su rol en la 

administración de los recursos.46 En todo caso, advertimos que en los 

distintos estudios ha quedado en evidencia que cada localidad tenía sus 

 
40 AGN, 14-8-8, Declaración de don Juan Asencio Mexia…, f. 87. 
41 AGN, 9-6-5-6, Testimonio del Cuaderno 8…, fs. 26v-27. 
42 Jorge Hidalgo Lehuedé y Xochitl Inostroza Ponce, “Mitas en Arica, 
Tarapacá y Atacama: formas de trabajo indígena en el sur andino colonial”, 
en Colonialismo en América. Prácticas, imaginarios y resignificaciones. Siglos 
XVI-XXI, Andrea Armijo, Xochitl Inostroza Ponce y Maximiliano Salinas 
(Santiago: Editorial USACH, 2023), 113-134. 
43 Thierry Saignes, “Las etnias de Charcas frente al sistema colonial (Siglo 
XVII). Ausentismo y fugas en el debate sobre la mano de obra indígena, 
1595-1665”, Jahrbuch für Geschichte Lateinamerikas, 21/1, (1984): 27-76, 35.  
44 Olinda Celestino y Albert Meyers, Las Cofradías en el Perú: región central 
(Fráncfort: Vervuert, 1981). 
45 Carlos Zanolli y Claudia Alonso, “Santa Bárbara, una cofradía de indios en 
San Antonio de Humahuaca (1713-1785)”, Anuario de Historia Regional y de 
las Fronteras, 9/1 (2004): 79-94. 
46 María Eugenia González, “Las benditas ánimas del purgatorio: Prácticas y 
materialidades en una cofradía de indios en Omaguaca en el siglo XVII”, 
Americanía, Revista de Estudios Latinoamericanos, 15 (2022), 180-209. 



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     23 

propias particularidades, por lo que no es posible establecer una notoria 

diferenciación entre cada uno de esos cargos.  

La participación de las mujeres en el trabajo de las parroquias es otro de los 

aspectos singulares registrados en los expedientes sobre la nueva mita de 

Chayanta. La información evidencia la importante cantidad de cargos 

religiosos para las fiestas y en servicios con los que ellas contribuían a la 

iglesia y a los curas. Esto devela que en esos curatos las mujeres también 

trabajaban en las parroquias, en distintos niveles, ya sea en servicios como 

los de mitanis o en cargos como mayordomas y priostas.  

Es importante mencionar que en un primer momento los documentos no 

identifican el género de las personas que formaban parte de esa mita religiosa, 

pero, a medida que se va ahondando en la información y que esta va 

aumentando en complejidad y detalle, va quedando en evidencia, cada vez 

más, la participación de mujeres, niñas y niños, al igual que de personas de la 

categoría de reservados. 

En las declaraciones se mencionaron situaciones en las que las mujeres debían 

desempeñar las funciones de sus maridos, velar por que estas se cumplieran 

o colaborar en ellas. Por ejemplo, en la parcialidad de Sicoya se nombró a un 

mayordomo con el “oficio de tirar el Fuelle del órgano”.47 Ese mayordomo 

era enviado por el cura a distintas localidades, ciudades y villas, quedando su 

mujer encargada de pagar “medio real á otro Indio que se pone de tirador de 

Fuelle, con el nombre de minga”.48 Una buena cantidad de mujeres también 

cumplía servicios para las iglesias o bien para los curas, como mitanis. Es el 

caso de las parcialidades de Sicoya, Chayantaca y Caracha, donde podemos 

identificar el trabajo de las mujeres como servidumbre, al servicio de la casa 

del cura. Sus tareas consistían en servir de aguaderas, proveer con los 

“aperos” de la cocina, lavar la ropa del cura y de la iglesia, y limpiar la casa y 

la iglesia, entre otras. Además, debían cuidar las ovejas, al punto de tener que 

pagar si alguna de ellas se perdía.  

Más allá de las funciones de servidumbre de las mujeres de las parroquias de 

Chayanta, una de las primeras informaciones entregadas hace pensar en un 

anterior proceso de marginación de las mujeres en los cargos religiosos y su 

reemplazo por hombres. En uno de los expedientes, para la parcialidad de 

Chayantaca, el cacique principal Agustín Fernández mencionó a dos indios 

mayordomos, uno dedicado al Señor San Miguel y otro a la Santa Cruz, que 

contribuían con 35 pesos en moneda de plata. También se refirió a cuatro 

mujeres mayordomas que, según él, “a la realidad son hombres” y contribuían 

con 30 pesos; es decir, con cinco pesos menos que los mayordomos varones. 

 
47 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 1v. 
48 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 1v. 



24                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

Fernández dijo, además, que ese grupo de mayordomos y mayordomas 

“sirven no solo á la Santa Iglesia, sino á dicho Cura en la siembra que le hacen 

de Trigo, Mais, y demas especies; con más que para la Harpa del Coro dan 

cuerdas, é Incienso diario para el Incensario”.49 Lo destacado de ese registro 

son dos categorías de género para el cargo de mayordomo, identificadas en 

algunas de las parcialidades como chacha mayordomos y guarmi 

mayordomas.50 

Para la parcialidad de Auquimarca de San Pedro de Buena Vista, el cacique 

Juan Asencio Mexia declaró siete mayordomos para el Santísimo 

Sacramento, que contribuían con 37 pesos, para Nuestra Señora de la 

Purificación, que también se identificó como Nuestra Señora de la Candelaria, 

como para San Roque, que daban 31 pesos. Además, mencionó a “dos 

Mugeres con este nombre, dos mayordomos á veinte y tres pesos, que 

accienden por todo á Doscientos siete pesos”.51 Es interesante destacar la 

generalización en masculino, “mayordomos”, lo que muestra que desde el 

lenguaje se invisibilizaba la participación de las mujeres, situación puesta en 

evidencia en otros contextos coloniales.52  

Uno de los testimonios más detallados para San Pedro de Buenavista fue 

proporcionado por Pablo Caguasiri, gobernador y cacique principal de la 

parcialidad de Cayana, quien mencionó a un tributario que oficiaba de 

mayordomo de la fiesta de San Pedro, pagando 24 pesos de aguinaldos. 

También citó a otro tributario mayordomo, “que se nombra Guarmi 

mayordoma”, que “da ocho pesos el día de todos los Santos”,53 y al 

mayordomo de Corpus, que daba ocho pesos, además de seis pesos por quilla 

misa, un peso por el cantor y tres reales por el sacristán.  

 
49 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 19v. 
50 Sobre la temática de género en sociedades andinas, véase Xochitl 
Inostroza Ponce, “Mita, género y colonialismo. El cuerpo no binario de 
Bentura Sirpa a la mita de Potosí (Calacoto, Charcas, 1769)”, Fronteras de la 
Historia, 30/2 (2025): 49-85. En ese artículo se destaca el género de los 
cargos, los que no necesariamente coinciden con el sexo biológico de los 
pasantes. La documentación de Chayanta presenta además otros términos en 
quechua y aymara. Véase Rossana Barragán, Xochitl Inostroza y Jorge 
Hidalgo, “Mita, fiestas, servicios y explotación eclesiásticas en parroquias de 
indios, Chayanta, 1795-1797”, en 40 años del Sistema de la Economía Colonial. 
Homenaje al profesor Assadourian, eds. C. Contreras y A. Ibarra (Lima: 
Instituto de Estudios Peruanos/Fondo Editorial de la Pontificia 
Universidad Católica del Perú, 2025). 
51 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 22.  
52 Rafael Castañeda, “Piedad y participación femenina en la cofradía de 
negros y mulatos de San Benito de Palermo en el Bajío novohispano, siglo 
XVIII”, Nuevo mundo, mundos nuevos (2012) [en línea], disponible en 
https://journals.openedition.org/nuevomundo/64478 
53 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 26.  



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     25 

Hasta aquí pareciera que el cargo de “guarmi mayordoma” estuvo ocupado 

por hombres. Sin embargo, en la “Memoria del Pueblo de San Marcos de 

Miraflores”, de la parcialidad de Alacollana, se mencionan a tres indios del 

ayllu Alapicha ocupados en los cargos, a un alférez de Santa Bárbara que 

costeaba cuatro pesos y una misa de salud a 16 pesos, a una priosta que ponía 

los fuegos siendo sus gastos “lo mismo que en la antecedente fiesta” y a dos 

mayordomos hombres que pagaban seis pesos y cuatro reales cada uno, que 

hacían los mismos servicios en la iglesia y para el cura. En el documento se 

menciona luego que las mayordomas mujeres eran ocho; también se advierte 

que cinco eran hombres y tres eran mujeres, y que cada una contribuía con 

tres pesos y cuatro reales, además de los servicios.54 

A partir de la información revisada se conoce que en las declaraciones de 

todos los caciques hay mayores detalles sobre quiénes ocupaban esos 

servicios, indicando los nombres de las personas implicadas en sus 

respectivas parroquias. Esos datos pormenorizados ponen en evidencia la 

presencia de una mayor cantidad de mujeres, por ejemplo, como guarmi 

mayordomas. A su vez, muestra las particularidades de cada localidad, pues 

mientras las mujeres que ocupaban esos cargos eran identificadas como tales 

en pueblos como Caocari, Chayala, Carasi, Micani y Pocoata, en San Pedro 

de Buena Vista las mayordomas mujeres eran en realidad hombres. Es el caso 

del pueblo de Chayanta, parcialidad de Sicoya, donde se mencionó a Pablo 

Mitama, chacha mayordomo de San Salvador, y al chacha mayordomo de San 

Juan, quienes contribuían al párroco con 40 pesos de misas cada uno. 

Igualmente se nombra a las guarmi mayordomas:  

Del Niño, Josef Choque Maiordomo con nombre de mujer, Michaela Calli 

Maiordoma, y Francisca Calani todos tres satisfacen los treinta y quatro pesos 

estampados en el Informe presentado en la Real Intendencia. De San Juan se 

identifica a Ignacio Mamani con nombre de mujer, Thorivia Quespi 

maiordoma, y Catalina Perca. Los tres […] contribuyen 34 pesos.55 

En la documentación de Coacari aparece una sola mujer mayordoma entre 

varios hombres que ejercían los cargos de alféreces o mayordomos. Los pagos 

eran los siguientes: Francisco Alegre, alférez de Santiago, 37 pesos; Thomas 

Apasa R., alférez de Nuestra Señora de Guadalupe, 37 pesos; Mateo Choque, 

alférez de San Gerónimo, 25 pesos; Sebastián Arubiri, alférez de Santísimo 

Sacramento, 12 pesos; y Flores Herrera, alférez de las Ánimas, 12 pesos. Cada 

uno erogaba además un peso para el cantor. Por su parte, Lucas Roxas, alférez 

de la Santísima Cruz, entregaba diez pesos. Luego están mencionados seis 

mayordomos, que pagaban 12 pesos cada uno: Pedro Fuentes, Clemente 

 
54 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 85v. 
55 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 7 [énfasis añadido]. 



26                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

López, Manuel Capillap.m (sic), María Lopercia, Lucas Nina y Esteban Susa, 

además de otros dos cuyos nombres no fueron recordados.56  

De la parcialidad de Chayantaca, de la doctrina de San Pedro de Buena Vista, 

se mencionan cuatro chacha mayordomos: Mariano Portugal y Melchor Nina, 

mayordomos de San Miguel, y Domingo Chuy y Faustino Chacatanca, 

mayordomos de la Santa Cruz. Además, aparecen cuatro “mayordomos 

mujeres” de los mismos santos,57 cuyos nombres se presentan luego: Juan 

Gutierres y Josef Mamani, de San Miguel, y Diego Guarachi e Hipólito 

Chacatanta, de la Santa Cruz.58 

Para el pueblo de Pocoata, en cambio, se identifica a un prioste de Nuestra 

Señora de Guadalupe, llamado Pedro Luis Terra, y a su mayordomo, de 

nombre Lorenzo Nina. Enseguida se citan a las “Priostas Mugeres Casadas 

que sirven a cuenta de mita”:59  Melchora Juana, María Condori, Melchora 

Condori, Catalina Mamani, Lupercia Yupanqui y Rosa Changara, además de 

otras 30 mayordomas solteras y cuatro mayordomas de Santa Bárbara. Esa 

situación en particular nos presenta interrogantes sobre la relación entre el 

actuar de las mujeres y la mita de Potosí, de lo cual de momento no tenemos 

mayores antecedentes. 

También es importante destacar la información entregada por el ya referido 

Pablo Caguasiri. Él acusó al cura de poner a un tributario anualmente como 

alcalde ordinario “para que todo el Año le sirva en su casa, y administre 

Justicia á su dirección”.60 Entre sus tareas mencionó el cobro de entierros, 

fiestas y otros, además de presionar para que se efectuasen matrimonios, 

“zelando continuamente a que se case, en que procede, con mucha actividad, 

pendiendo, y depositando á las mujeres en la misma casa del cura por años”.61 

Esas mujeres depositadas en la casa del cura le servían en tejer e hilar,62 

sumándose a las mujeres que trabajaban como mitanis en el servicio de su 

casa. Los documentos no dan otras pistas sobre lo que esas mujeres tejían o 

hilaban, pero, ya que lo hacían para el cura, podría haberse tratado de 

productos que luego eran vendidos en “sus viajes” o donados como regalos a 

sus superiores. 

Con todo, pensamos que la información que devela la presencia de las mujeres 

es apenas un atisbo de su activo rol en los entramados de las relaciones 

 
56 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, fs. 18v-19.  
57 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 19v. 
58 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, fs. 20-21. 
59 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 27. 
60 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 28v. 
61 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 28v. 
62 La condición de “depósito” de esas mujeres era similar a la de las 
“recogidas”.  



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     27 

laborales en torno a la mita religiosa. En otras ocasiones, se las menciona al 

pasar. Por ejemplo, en el caso de Pocoata, se cita a “quarenta Mugeres entre 

Priostas, y Maiordomas”.63 Uno de los pueblos con mayor cantidad de 

mujeres mayordomas era San Pedro de Macha. En la documentación, para 

ese lugar están citados tres mayordomos que pagaban cuatro pesos para la 

lámpara, 20 pesos por “servir al Señor” y cuatro pesos cada viernes por 

Cuaresma, además de ocho mujeres mayordomas que daban un peso de 

entrada, 12 pesos en plata y 12 gallinas entre todas por aguinaldos, 40 pesos 

en Jueves Santo, cuatro pesos para la misa de Corpus Christi y 11 pesos los 

viernes de Cuaresma.64 

Respecto a la advocación a la que se dedicaba cada mujer, esta información se 

indica para algunos casos. Por ejemplo, en la “Razon de los Indios que sirven 

á la Iglesia de la capital de Chayanta, Curato de Laymes, cabecera de este 

Partido de la Parcialidad y Ayllo Chullpas”, se menciona a una india al 

servicio del “Señor Sacramento [sic] que daba para la Lampara cuatro pesos” 

y para la fiesta de celebración daba “en plata con nombre de Apanoca ócho 

pesos quatro reales”,65 además de dos pesos y cuatro reales para la cera del 

Jueves Santo, tres pesos y un real para el día de los finados, y tres reales y 

challa para cuerdas que se entregaba al cantor. Luego, la mayordoma de 

Candelaria entregaba 12 reales para la misa de María Magdalena, tres pesos 

y un real en plata “con nombre de Apanoca”66 el día de los finados, ocho pesos 

en plata el día de la purificación, 12 reales por la misa de Nuestra Señora de 

la O, y dos pesos y cuatro reales por el día de Jueves Santo, además de tres 

reales para cuerdas al cantor. La mayordoma de Santiago “es otra mujer que 

sirve en la Iglesia al Santo”; el día de su entrada daba tres pesos y cuatro 

reales, el día de Corpus Christi entregaba seis pesos y el día de Jueves Santo 

daba otros tres pesos y cuatro reales. A esta mayordoma la acompañaba otra, 

que servía al mismo santo; el día de su entrada pagaba al cura tres pesos y 

cuatro reales, el día de Corpus Christi daba seis pesos, el día de Jueves Santo 

entregaba tres pesos y cuatro reales, más seis reales “de cuerda” para el 

cantor. Otra mayordoma se ocupaba de la advocación de Ánimas, sirviendo 

en la iglesia al Señor de la Exaltación; daba tres pesos de entrada, cuatro 

reales el día de los finados, cuatro pesos de misa el día de Carnaval y tres 

pesos y cuatro reales el día de Jueves Santo.67 

Otra de las particularidades de la documentación consultada es la importante 

presencia de mujeres en el cargo de priostas en varios pueblos. Para Micani 

 
63 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, fs. 60-60v.  
64 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 80.  
65 La contribución de Apanoca era para vino, incienso y hostias. Véase AGN, 
Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 65v. 
66 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 65v. 
67 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, fs. 117v-118v. 



28                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

se mencionan dos guarmi priostas, acompañadas de cuatro mayordomas.68 

Para Chayala se citan priostes varones, sin indicar su cantidad, y luego se 

nombran tres priostas y seis mayordomos, quienes aparentemente eran 

mujeres.69 Para el anexo de Sapani, correspondiente al beneficio de Chayala, 

además de sus dos mayordomas, se nombra a la guarmi priosta, quien 

contribuía con ocho pesos en cada fiesta y con tres pesos por la “Misa [de] 

Aguinaldos”.70 

La documentación también entrega detalles sobre el pueblo de Pocoata, para 

el que están registradas casi 40 mujeres, entre priostas y mayordomas: dos 

guarmi priostas del Santísimo, con ocho mayordomas cada una; una priosta 

de la Purificación, con nueve mayordomas; una priosta de Ánimas, con diez 

mayordomas, y una priosta de Santa Rosa, con seis mayordomas. Las 

priostas, al igual que los priostes, “hacen su Prorrata, y contribuien al cura 

ciento dos pesos quatro reales este Dinero entra con el nombre de Apanoca”.71 

Asimismo, la información incluye referencias sobre las tareas que cumplían 

priostas y priostes, quienes contribuían con cuatro pesos cada uno por los 

nueve días de aguinaldos, además de una gallina, también cada uno. Por el 

aniversario de Ánimas, cada uno daba además otros cuatro pesos, teniendo 

estos “la obligación de andar casa por casa, y estancia por estancia a pedir 

limosna para esta contribución añadiendo á esto el personal”.72 

En el pueblo de San Pedro de Macha, en la Iglesia de San Marcos de 

Miraflores, de la parcialidad de Urinsaya, una “priosta de muger” entró 

pagando “ocho seriales, y doce pesos en los fuegos”,73 más dos libras y media 

de cera para las figuras del Santísimo Sacramento. También se menciona a 

dos mayordomos hombres que daban cuatro pesos “en las honrras” y la misma 

cantidad por aguinaldos, más cuatro libras de cera entre los dos y aparte la 

saca de Corpus Christi que daban dos pesos entre ambos. A ellos se suman 

ocho “mayordomas de mujeres” que “dan de apanoca apero”,74 es decir que 

 
68 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, fs. 64-64v. 
69 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 65v.  
70 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, fs. 66-66v. 
71 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 67. 
72 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 67v.  
73 Posiblemente en referencia a los fuegos artificiales usados en las fiestas 
religiosas. 
74 “Apero. s. m. El aparéjo de las béstias de la labranza, y de lo más que se 
previéne para las labóres de las tierras: y aunque este sea su principal 
sentído, tambien se extiende à significar los instrumentos de otro qualquier 
oficiál, ò trabajadór que ha de obrar con ellos”. Véase Real Academia 
Española, Diccionario de Autoridades, t. I (1726), disponible en 
https://webfrl.rae.es/DA.html 

https://webfrl.rae.es/DA.html


Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     29 

entregaban utensilios; ellas pagaban entre todas ocho pesos “por las 

honrras”.75 

En el curato de Nuestra Señora de Surumi, dos mayordomos de hombres 

asistían un año entero en la lámpara, junto a dos mayordomas que gastaban 

al año 16 pesos en velas; ellas pagaban un peso y cuatro reales por las honras 

de Todos Santos, mientras que los mayordomos de hombres ponían el apero. 

La priosta de mujer pagaba un peso y junto a las demás daba cuatro gallinas. 

Entre mayordomos, mayordomas y su priosta pagaban por aguinaldos dos 

pesos, tres gallinas y su apanoca.76 En el anexo de Caroca, mayordomos, 

mayordomas y su priosta daban también dos pesos para el incensario, 

mientras que en el Santuario de Surumi la priosta entraba “con todo su apero 

a la cosina como es cantaros, ollas, y Bateas cuchillos, y todo lo necesario, y 

dentra la mayordoma de Mitani”.77 Para el anexo de Guananca se mencionan 

ocho indios, entre el alférez, las priostas y sus mayordomas, que pagaban 40 

pesos en el año.78 

En el curato de Chayrapata servían al año 34 personas, entre alféreces, 

mayordomos, mayordomas y priostas: los mayordomos pagaban 36 pesos en 

todo el año, las mayordomas pagaban 92 pesos y el alférez pagaba 35 pesos; 

daban además ricuchicos.79 En el anexo de Sapacari, curato de Chayrapata, el 

prioste y la priosta daban 11 pesos de apanoca en el año y pagaban, entre los 

dos, tres pesos al músico, además de poner seis mulas a disposición del cura 

para que “baia à hacer las fiestas hasta dejarlo en su curato”.80 En el caso del 

pueblo de San Pedro de Macha, del ayllu Alacollana y Guaracoata, se nombra 

al alférez de Nuestro Amo, Vicente Ramírez, que pagaba 49 pesos, y a la 

priosta Thomasa Flores, que costeaba los fuegos y hacía el arco para los 

aguinaldos, gastando 25 pesos.81 Para San Marcos de Miraflores, parcialidad 

de Alacollana, se menciona al alférez de Nuestro Amo, quien pagaba 16 pesos 

por una misa, mientras que la priosta debía poner los fuegos, así como “los 

gastos que tiene conforme sus entables”; además, dos mayordomos hombres 

pagaban cada uno seis pesos y cuatro reales, mientras las mayordomas de 

mujeres eran ocho, pagando cada una tres pesos y cuatro reales.82 En el 

pueblo de San Marcos de Miraflores, ayllu Alapicha, se menciona al alférez 

de Santa Bárbara, una priosta, que ponía los fuegos, dos mayordomos de 

hombres y ocho mayordomas de mujeres, pero en este caso se advierte que 

 
75 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, fs. 73-74. 
76 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, fs. 75v-76. 
77 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 76v.  
78 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 77. 
79 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 77.  
80 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, fs. 78v-79. 
81 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 80v. 
82 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 85.  



30                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

son cinco hombres y tres mujeres.83 En el servicio de la iglesia de Chayala se 

indica: “son quince fuera del Alcalde ordinario y doce mujeres entre Priostas, 

y Maiordomas que ayudan con su servicio con su Plata, y con su Trabajo”.84  

Por otra parte, esta información que en algunos casos se estrega bien 

detallada presenta variaciones en los distintos expedientes, lo que de 

momento impide una sistematización de la presencia y el aporte de todas las 

mujeres en los distintos curatos, tal como muestra el cuadro general, que 

parece estar remitiendo a los recuentos generales, de los cuales, tenemos 

dudas si integran a las mujeres. 

Por el momento, los expedientes que evidencian la participación de las 

mujeres muestran un rol activo de ese segmento de la población no tributaria 

de las comunidades indígenas en cargos y servicios en las parroquias de 

Chayanta que debían ser organizadas por los caciques. Aunque la 

participación de los hombres era mayoritaria, la de las mujeres no dejaba de 

ser importante, integrando los servicios al cura y a las parroquias como 

mitanis, mayordomas y priostas. 

 

Los caciques como administradores del sistema laboral de turnos en la 

mita  

La información presentada en la primera y en la segunda parte corresponde 

a la sistemáticamente solicitada por el gobernador e intendente Francisco de 

Paula Sanz, quien convocó y reunió a todos los caciques y gobernadores del 

Partido de Chayanta en la ciudad de Potosí. La primera información, en 

septiembre de 1794, estuvo a cargo de la principal autoridad de Chayanta, 

don Diego Colque Guarachi, gobernador y cacique principal de la parcialidad 

de Sicoya. El conjunto fue presentado en diciembre de 1794 revelando que 

existían más de 1.200 indígenas, incluyendo mujeres y niños, que los curas 

ocupaban en las iglesias, mientras que quienes asistían como mitayos a las 

minas de Potosí desde 16 provincias eran 3.000. En los 15 curatos se 

registraron 371 fiestas con un gasto total estimado de 15.000 pesos. El 

número de fiestas en cada curato variaba de nueve a 65 celebraciones 

anuales.85 

 
83 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 85v. 
84 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 103v. 
85 El expediente se encuentra en la Sala 9 bajo la signatura AGN 14-8-8 y 
comprende varios cuadernos. 

- Cuaderno 1, Sobre la mita de Potosí, 1795. Contiene la representación 
del gremio de los azogueros de aquella Villa con varios documentos y un 
testimonio principal. Incluye un expediente inicial de 228 fojas: 
“Discurso sobre la Mita de Potosí” de Victorián de Villava, 1793, fs. 1-



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     31 

El cuantioso volumen de documentos se debe atribuir al detalle 

impresionante que proporcionaron los caciques y los gobernadores de los 15 

curatos del Partido de Chayanta, con la confirmación y la reconfirmación que 

se les solicitó, que no es exactamente la misma en los distintos expedientes, 

aunque algunos parecen ser duplicados. La documentación es por tanto 

compleja. 

La prolijidad de los datos nos ha llevado a reflexionar sobre quiénes y cómo 

se expuso y se desplegó la información solicitada por el Intendente de Potosí. 

En septiembre de 1794, cuando don Diego Colque Guarachi, gobernador y 

cacique principal de la parcialidad de Sicoya dio su declaración, se le leyó la 

“representación que hizo”, junto a una “planilla”, que era la base de su 

descripción: “Que en la planilla citada se refieren hasta el número de 50 los 

indios empleados en el servicio de las iglesias y en el particular de su 

cura…”.86 

Otra de las autoridades que declaró fue don Faustino Sabayo, bachiller en 

cánones y leyes, cacique gobernador principal de la parcialidad de Puracas, 

 
23v.; “Contestación al Discurso sobre la mita de Potosí” de Francisco de 
Paula Sanz, fs. 24v-177 (153 fs.); Documento de la “Junta de Azogueros” 
de diciembre 1794 y el poder subsiguiente que otorgan, fs. 218-221v; y 
otros testimonios y cuadernos, Buenos Aires, 1797. 

- Testimonio del Cuaderno 2 de los Autos obrados sobre la mita de Potosí, 
Buenos Aires, 1797. Contiene el recurso de despojo de los curas de 
Chayanta de los indios del servicio de sus iglesias. (Empieza una 
numeración de f. 1 a f. 64.)  

- Testimonio del Cuaderno 3 de los Autos obrados sobre la mita de Potosí, 
Buenos Aires, 1797. Contiene el informe del gobernador intendente de la 
Villa, con varios documentos. (Empieza una numeración de f. 1 a f. 167.) 

- Testimonio del Cuaderno 4 de los Autos obrados sobre la mita de Potosí, 
Buenos Aires, 1797. Contiene el segundo informe del subdelegado de 
Chayanta. (Empieza una numeración de f. 1 a f. 27.)  

- Testimonio del Cuaderno 5 de los Autos obrados sobre la mita de Potosí, 
Buenos Aires, 1797. Contiene otro informe de documentos del gobernador 
intendente de la Villa. (Empieza una numeración de f. 1 a f. 70.) 

- Testimonio del Cuaderno 6 de los Autos obrados sobre la mita de Potosí, 
Buenos Aires, 1797. Contiene el tercer informe del subdelegado de 
Chayanta. (Empieza una numeración de f. 1 a f. 29v.) 

En AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias…, fs. 1-14, hay información 
sobre los ricuchicos y está el documento aquí utilizado: Testimonio de las 
Diligencias a este Superior Gobierno por la Intendencia de Potosí sobre las 
trabajosas ocupaciones en que son empleados los indios de la doctrina de San 
Pedro de Buenavista del partido de Chayanta por su cura y maltratos y 
castigos que han sufrido de este y su ayudante, fs. 1-133v. 
86 AGN, 9-6-5-6, exp. 894, Testimonio del Cuaderno 8 de los Autos obrados 
sobre la mita de Potosí, f. 37v. 



32                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

Partido de Chayanta. El reconoció la firma de su padre en una “planilla” 

donde explicó la organización de las fiestas: 

Las fiestas son, el Sacramento, y en ella alternan por dos años Laymes, un año 

Chullpas y otro Puracas, de suerte que al cabo de 3 años buelve el turno al 

Declarante dos Candelaria, y tres, Guadalupe, ambas de igual naturaleza á la 

antecedente. Quatro, Agua-Caliente que se celebra por Resurrección, alterna 

Laymes con Puracas un año si, y otro no.87 

El sistema de turnos entre parcialidades se refleja en varios otros relatos 

como el siguiente: “Que su parcialidad de Chayantacas hace el servicio por 

seis meses enteros, turnando para los otros seis restantes las otras dos 

parcialidades de Sicoyas y Carachas”.88 Se indica también que se “alternan por 

turno” entre las tres parcialidades: 

[…] un año en pos de otro las fiestas del Sacramento, Asumpción, Viernes 

Santo, Ynvención de la Santa Cruz y Jueves de Compadres, siendo esta la 

causa de que en algunos años se ocupan algunos Indios mas que en otros= 

Que cada una de ellas tiene su distinto Alferez con diferente contribucion a 

saver: el del Sacramento paga ciento quatro pesos, el del Espíritu Santo, San 

Francisco y Asumpción noventa y quatro pesos cada uno.89 

Uno de los cuadernos que se encuentra junto a los expedientes más 

voluminosos, que incluye los escritos de Victorián de Villava y de Francisco 

de Paula Sanz, titula “Extractos y estado general de las fiestas y servicios de 

los Curatos de Chayanta” y está fechado el 19 de febrero de 1795. En la 

siguiente figura se observa el recuento de la parcialidad de Sicoya.90 

 

 
87 AGN, 9-6-5-6, exp. 894, Testimonio del Cuaderno 8…, f. 37v [énfasis 
añadido; las negrillas pretenden resaltar el orden de enumeración de los 
turnos]. 
88 AGN, 9-6-5-6, Testimonio del Cuaderno 8…, f. 12v. 
89 AGN, 9-6-5-6, Testimonio del Cuaderno 8…, f. 12v. 
90 AGN, 14-8-8, Testimonio del Cuaderno 3…, f. 25v [imagen 8540). 



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     33 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Listado de fiestas del Curato de Chayantaca, parcialidad de Sicoya. Fuente: AGN, 14-

8-8, Testimonio del Cuaderno 3…, f. 25v. 

 

Finalizado el recuento de los curatos de Chayanta, presentamos a 

continuación un cuadro de resumen. 

 

Cuadro 3. Curatos y parcialidades que turnan fiestas 



34                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

 

C
u

ra
to

s
A

lt
. 

d
e

 

2
 a

ñ
o

s

A
lt

. 
d

e
 

3
 a

ñ
o

s

A
lt

. 
d

e
 

4
 a

ñ
o

s

A
lt

. 
d

e
 

5
 a

ñ
o

s

A
lt

. 
d

e
 

7
 a

ñ
o

s
P

a
rc

ia
lid

a
d

e
s 

q
u

e
 t

u
rn

a
n

R
e

n
o

v
a

ci
o

n
e

s
Fi

e
st

a
s

A
lf

é
re

ce
s

M
a

y
o

rd
o

m
o

s
S

ir
v

ie
n

te
s

T
o

ta
l d

e
 

in
d

io
s

S
u

 r
e

b
a

ja
 

p
o

r 
tu

rn
o

s

S
u

 

líq
u

id
o

V
a

lo
re

s

S
u

 r
e

b
a

ja
 

p
o

r 

a
lt

e
rn

a
ti

v
a

s

S
u

 lí
q

u
id

o

C
h

a
ya

n
ta

ca
//

3
6

0
0

0
C

h
a

ya
n

ta
ca

, S
ic

o
ya

 y
 

C
a

ra
ch

a
2

6
4

1
6

3
3

3
3

4
1

3
0

2
4

1
0

6
2

.8
8

1
6

6
2

2
.2

1
9

La
ym

e
6

3
0

6
0

0
La

ym
e

, P
u

ra
ca

 y
 C

h
u

llp
a

8
3

7
4

4
1

8
2

1
8

3
2

7
5

6
2

.9
6

9
1

.2
9

4
1

.6
7

5

A
ym

a
ya

9
0

0
0

0
U

ri
n

sa
ya

 y
 A

n
a

n
sa

ya
1

2
3

1
4

0
4

7
2

1
1

0
8

4
1

0
4

1
.7

5
2

1
9

8
1

.5
5

4

M
ic

a
n

i
2

1
4

0
1

5

P
o

co
a

ta
, C

h
u

llp
a

, 

C
a

ra
ch

a
, A

ym
a

ya
, P

u
ra

ca
 

y 
La

ym
e

8
3

5
3

7
3

5
4

4
1

1
6

1
0

1
0

6
1

.7
1

0
4

8
9

1
.2

2
0

C
a

ra
si

4
8

2
0

1
5

0

M
a

ch
a

, L
a

ym
e

, P
u

ra
ca

, 

P
o

co
a

ta
, A

ym
a

ya
 y

 la
s 

d
e

 

P
ir

a
p

i

1
4

6
5

6
8

3
5

4
3

1
4

6
3

6
1

1
0

2
.4

8
3

1
.0

7
8

1
.4

0
5

Sa
n

 P
e

d
ro

 d
e

 

B
u

e
n

a
 V

is
ta

0
1

4
7

0
0

A
u

q
u

im
a

rc
a

, S
ic

o
ya

, 

C
h

a
ya

n
ta

ca
 y

 C
a

ya
n

a
6

3
2

3
8

3
3

2
9

1
0

0
1

1
8

9
2

.1
6

3
7

2
0

1
.4

4
3

C
h

a
ya

la
4

0
0

3
0

P
o

co
a

ta
, M

a
ch

a
, L

a
ym

e
, 

P
u

ra
ca

, P
o

co
a

ta
 y

 

A
n

a
n

a
n

sa
ya

1
2

1
8

3
0

2
1

1
0

6
1

2
5

9
8

4
0

1
8

1
6

5
6

Su
ru

m
i

6
0

0
0

0
La

s 
d

e
 P

ir
a

p
i y

 O
rd

ó
ñ

e
z

1
9

1
0

1
3

1
2

3
5

3
3

2
3

8
2

6
1

3
2

1

A
u

lla
ga

s
7

0
0

0
0

P
o

co
a

ta
 y

 M
a

ch
a

0
1

2
1

2
7

6
2

5
3

2
2

4
7

0
1

7
9

2
9

1

P
o

co
a

ta
3

0
0

0
0

U
ri

n
sa

ya
 y

 A
n

a
n

sa
ya

6
1

5
2

5
2

6
1

1
6

2
1

6
1

1
.1

6
9

6
9

1
.1

0
0

M
a

ch
a

5
0

0
0

0
P

ir
a

p
i y

 O
rd

ó
ñ

e
z

8
2

4
2

4
1

8
1

1
5

3
2

5
1

1
.2

2
8

1
3

1
1

.0
9

7

C
h

a
yr

a
p

a
ta

7
0

0
0

0
P

ir
a

p
i y

 O
rd

ó
ñ

e
z

2
1

1
1

1
2

2
1

1
4

4
3

4
1

1
.1

6
6

,4
 1

/2
2

7
2

8
9

4
,4

 1
/2

Sa
n

 M
a

rc
o

s 
d

e
 

M
ir

a
fl

o
re

s
6

0
0

0
0

P
ir

a
p

i y
 O

rd
ó

ñ
e

z
5

1
5

1
5

1
6

1
5

4
6

3
4

3
4

4
4

9
2

3
5

1

M
o

sa
cr

i
0

0
0

0
0

Lu
p

a
0

1
2

1
2

1
2

3
2

7
0

2
7

6
9

2
0

6
9

2

P
a

n
a

ca
ch

i
0

0
0

0
0

P
a

n
a

ch
i

0
1

4
1

5
6

9
3

0
0

3
0

6
6

0
0

6
6

0

1
0

3
9

6
1

3
1

9
5

1
0

8
3

 [
co

rt
a

d
o

]
4

4
4

3
4

2
2

8
0

1
.0

6
6

1
2

9
9

3
7

2
1

.0
0

9
,2

 1
/2

5
.4

2
6

1
5

.5
8

2
,6

 1
/2

Sa
ca

ca
A

n
a

n
sa

ya
1

3
3

2
3

4
9

0
1

3
1

3
7

//
1

3
7

1
.8

2
1

//
1

.8
2

1

A
ca

si
o

A
n

a
n

sa
ya

 y
 U

ri
n

sa
ya

1
2

1
3

1
3

2
4

1
2

4
9

//
4

9
1

.0
0

9
//

1
.0

0
9

2
5

4
5

4
7

1
1

4
2

5
1

8
6

//
1

8
6

2
.8

3
0

//
2

.8
3

0

1
0

8
3

7
1

4
4

4
3

4
2

2
8

0
9

3
7

1
2

9
9

3
7

2
1

.0
0

9
,2

 1
/2

5
.4

2
6

1
5

.5
8

2
,6

 1
/2

T
o

ta
l d

e
 a

rr
ib

a
1

3
3

4
1

6
4

9
1

4
5

6
3

0
9

1
.1

2
3

1
2

9
1

.1
2

3
2

3
.8

3
9

,2
 1

/2
5

.4
2

6
1

8
.4

1
2

,6
 1

/2



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     35 

Fuente: AGN, 14-8-8, Testimonio del Cuaderno 3…, f. 40. 

Nota: Alt. = alternancia. 

El cuadro es complejo porque, además de sintetizar la información, visibiliza 

la mita y sus alternancias y turnos en funcionamiento. Las columnas que 

siguen a los nombres de los curatos muestran las “alternancias” en los turnos 

y el intervalo para cada una de las parcialidades: cada dos años, cada cuatro 

y, más excepcionalmente, cada cinco o cada siete años. Las variables al medio 

listan las parcialidades que se turnan en cada curato, mientras que a la 

derecha se listan las renovaciones (o fiestas mensuales), las fiestas, los 

alféreces, los mayordomos y, en una columna independiente, los “Sirvientes”, 

tal como se analizó en la primera parte.  

La síntesis de la información entregada por los caciques señala: 

Resumen General de las Renovaciones, Fiestas, Mayordomías, y otros 

Servicios de Iglesia, y particulares de los curas, que se practican en las 

Doctrinas del Partido de Chayanta que se expresarán con distinción de los 

Indios que se ocupan en ellos, Parcialidades que turnan, según sus clases, y 

valores de todas, arreglado á las Declaraciones de los Caziques interezados, y 

á los Extractos de ellas, que anteceden.91  

En los distintos documentos se mencionan “planillas” y declaraciones de los 

caciques y los gobernadores. Se utiliza igualmente el término “Minuta”, que 

proporciona una lista de los mayordomos y las mayordomas, y de la 

parcialidad de Aransaya para los servicios de la iglesia de Chayala.92 Se 

menciona también la expresión “razón legal del número de indios que 

sirven…”.93 Un cuarto término presentado por los caciques es el de 

“Memoria”, o su derivado “Memoria y Razón”, referidos esta vez a los 

ricuchicos.94 En este punto cabe notar el minucioso detalle que se da en cada 

localidad para los ricuchicos entregados a los curas, que al igual que las fiestas 

varían en cada una de ellas. Estas memorias y listas fueron “confrontadas” 

por los curas. En muchos casos, el sinónimo utilizado para esas memorias fue 

el de listas. Francisco de Paula Sanz dice, por ejemplo, que “las listas 

presentadas en la capital de Potosí por los caciques gobernadores son 

legítimas”.95 

 
91 AGN, 14-8-8, Testimonio del Cuaderno 3…, f. 39 [imágenes 8540 y 
8579]. 
92 AGN, 9-6-5-6, Testimonio del Cuaderno 8…, f. 114. 
93 AGN, 14-8-9, exp. 7, Memorias, razones e informes de los indios del partido 
de Chayanta sujetos a las fiestas y servicios de la iglesia y los curas, f. 50. 
94 Testimonio del expediente formado sobre los ricuchicos o efectos 
combustibles en que los alféreces indios contribuían a sus curas en cada 
fiesta que celebraban, f. 4v, 14 fs. 
95 Cf. AGN, 14-8-9, exp. 6, f. 22v. 



36                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

La información proporcionada por los caciques fue presentada, por tanto, en 

“Planillas”, “Minutas”, “Listas”, “Memorias”, “Informes” o “Razones”, 

términos que describen diferentes modalidades para la entrega de la 

información, que no siguen un patrón común, lo que evidencia que cada 

autoridad la recopiló y entregó según sus propias costumbres. Más allá de los 

nombres, sorprende la detallada información de turnos y de alternancias 

entre las parcialidades para enfrentar las tareas y los servicios asociados a las 

fiestas, que tampoco siguen un patrón similar, ni entre una fiesta y otra, como 

tampoco entre cada curato o parcialidad. Es igualmente notorio que, en cada 

una de las más de 400 fiestas y renovaciones, cada alférez y mayordomo, de 

los más de 700 existentes, erogaba montos específicos, pero no idénticos. Esa 

complejidad de turnos y de números fue “entregada” y detallada 

principalmente por los caciques. 

Todo lo dicho nos lleva a plantear cuatro argumentos:  

1. Debió existir algún tipo de sistema de registro contable y no contable 

utilizado por los caciques y los gobernadores, el cual permitía el manejo 

de esa información detallada. Asimismo, aunque en ningún caso se 

mencionan quipus, es muy probable que estos hubieran estado presentes, 

por lo menos en parte.96  

2. Las autoridades indígenas tenían control de los datos detallados, lo que 

supone su imprescindible presencia y rol en la administración, el 

seguimiento y la entrega de mano de obra, que podía ser semanal, 

mensual, semestral o anual, una función fundamental que hasta ahora no 

se ha considerado en toda su magnitud. El manejo de esa información 

reforzaba su rol y su posición en el entramado colonial. A su vez, el 

proceso en su conjunto evidencia el manejo de la cultura letrada y jurídica 

por parte de hilacatas, principales y autoridades menores, quienes 

debieron proveer de información de cada ayllu y parcialidad a los caciques. 

 
96 Entre otros, véase Marco Curatola Petrocchi y José Carlos de la Puente 
Luna (eds.), El quipu colonial. Estudios y materiales (Lima: Fondo Editorial de 
la Pontificia Universidad Católica del Perú, 2013). Por su parte, Jorge 
Hidalgo Lehuedé da cuenta de una acusación de los caciques de Colquepata 
contra Juan de Dios Tupa Orcoguaranca Espinoza, en 1776, por afirmar el 
cumplimiento de la profecía del año de los tres sietes (1777); según indica, 
los indios nobles comentaban entre ellos de la situación por medio de quipus. 
Véase AGI, Audiencia de Lima, 1044, Supuesta sublevación de Juan de Dios 
Tupa Orcoguaranca, apellidado Espinoza, Paucartambo, 19 de marzo de 
1776, citado en Jorge Hidalgo Lehuedé, “Amarus y cataris: aspectos 
mesiánicos de la rebelión indígena en 1781 en Cusco, Chayanta, La Paz y 
Arica”, en Mesianismo. Reformismo. Rebelión. Los Andes en el siglo de la 
Ilustración, eds. Christine Hunefeldt y Alexandre Belmonte (s. l.: edición 
independiente, 2021), 159-198. 



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     37 

3. Los montos erogados y los servicios remitían a imposiciones concretas, 

pero seguramente también a negociaciones y a cambios que revelan las 

relaciones entre los comunarios feligreses, sus caciques y los curas de las 

parroquias. Además, como no seguían un patrón común, es evidente que 

cada localidad funcionaba de forma similar, aunque sin una obvención fija, 

lo que es prueba de la veracidad de la información, la cual da cuenta de la 

diversidad de expresiones religiosas, cobros y dones de cada una de ellas.  

4. Proponemos que este proceso es el reflejo de los distintos niveles de 

autoridad indígena, de los cuales los caciques eran “la punta del iceberg”. 

Sin embargo, al ser los intermediarios legitimados frente al sistema de 

dominación colonial, su posición se hallaba en constante disputa. 

Los caciques aparecen, en efecto, como las autoridades máximas en una de las 

más importantes tareas del periodo colonial: la administración de los recursos 

de sus ayllus, incluyendo la organización y la entrega del trabajo siguiendo 

un sistema de turnos. 

 

Conclusiones: reevaluación sobre el rol y las funciones de los caciques 

La existencia de la “mita religiosa”, concebida como un sistema de turnos en 

las parcialidades o las comunidades en los curatos, es evidente en cada pueblo. 

Se recurría a ellos para el nombramiento de alféreces y mayordomos, pero 

sobre todo para diversos servicios, obligaciones y tareas realizadas en 

periodos variables, desde una semana hasta algunos meses e incluso un año. 

Esto implica que: (i) esas tareas se distribuían entre los distintos integrantes 

y miembros tanto de los ayllus como de las parcialidades, convirtiéndolas en 

trabajos temporales; (ii) existían instancias colectivas y coordinadas para 

tomar estas decisiones; y (iii) había una administración y una organización de 

la mano de obra, que fundamentalmente estuvo en manos de los caciques y 

que no se ha considerado hasta ahora. 

Si bien las investigaciones sobre el rol bisagra, intermediario y mediador de 

los caciques han sido fundamentales en la historiografía andina desde fines de 

la década de 1970, ninguna de las dos posiciones existentes al respecto ha 

considerado esa importante tarea. Una de las corrientes identifica a la élite 

indígena con el dominio colonial, por lo que sostiene que los caciques habrían 

pasado de la reciprocidad al despotismo. La otra corriente resalta que, pese a 

sus posiciones de prestigio y sus privilegios económicos, los caciques usaban 

su estatus para defender a las comunidades de las presiones coloniales.97 

 
97 Monique Alaperrine-Bouyer, “Recurrencia y variaciones de la imagen del 
cacique”, en Máscaras, tretas y rodeos del discurso colonial en los Andes, ed. Bernard 
Lavalle (Lima: IFEA/PUCP Instituto Riva-Agüero, 2005), 189-209. 



38                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

También se destaca su papel en la religiosidad comunitaria, tanto en 

vinculación con el cristianismo como en el mantenimiento de los cultos 

locales.98 Aunque se ha abordado el importante rol que ocupaban los caciques 

en la economía colonial, el énfasis ha estado en el desarrollo de empresas para 

beneficio propio, principalmente en arriería y comercio.99 Por consiguiente, 

poco se ha profundizado en el rol de los caciques en la organización y la 

administración de las prestaciones de trabajo colonial, y menos aún en lo 

referido al ámbito religioso.100 

La información recopilada y entregada por los caciques de la provincia de 

Chayanta permite establecer que los cargos en las fiestas, entre ellos los de 

alférez, mayordomo y prioste, además de relacionarse con roles de 

performance asociados a las vísperas, al día de la fiesta y a la procesión, 

implicaron el cumplimiento de una serie de trabajos con una mano de obra 

destinada a cuatro grandes rubros: (i) “pagar” muchas de las misas y otros 

servicios de los curas en las distintas fiestas; (ii) permitir que los curas 

cumplieran sus responsabilidades en las tareas de administración y control 

sobre confesiones y cobro de entierros (entre los más frecuentes) en la 

jurisdicción de sus curatos; (iii) mantener el funcionamiento de las iglesias, 

desde el abastecimiento de la cera necesaria para su iluminación y la de los 

santos, las vírgenes y las devociones hasta su limpieza, arreglo y cuidado, e 

incluso la construcción de toda su infraestructura (como la casa parroquial de 

San Pedro de Buenavista); y, finalmente, (iv) la propia vivencia —y no 

sobrevivencia— de los curas en toda su vida doméstica e “íntima”, sobre la base 

 
98 Véanse Frank Salomon, “Culto a los ancestros y resistencia frente al 
Estado en Arequipa entre los años 1748 y 1754”, en Resistencia, rebelión y 
conciencia campesina en los Andes. Siglos XVIII al XX, ed. Steve Stern (Lima: 
IEP, 1990), 148-163; Roberto Choque Canqui, “Caciques de la provincia de 
Pacajes y la religiosidad cristiana”, en Incas e indios cristianos. Élites indígenas 
e identidades cristianas en los Andes coloniales, ed. Jacques Decoster (Cusco: 
CBC, 2002), 331-345; y Ariel Morrone, Caciques en construcción. Liderazgos y 
legitimidades en el lago Titicaca. Charcas, Virreinato del Perú, siglos XVI-XVII 
(Madrid-Santiago: Editorial Sindéresis-UBO Ediciones, 2024). 
99 Véanse Roberto Choque Canqui, “Los caciques aymaras y el comercio en 
el Alto Perú”, en La participación indígena en los mercados surandinos. 
Estrategias y reproducción social, siglos XVI-XX, ed. Olivia Harris, Brooke 
Larson y Enrique Tandeter (La Paz: CERES, 1987), 357-377; Luis Miguel 
Glave, Trajinantes, caminos indígenas en la sociedad colonial, siglos XVI-XVII 
(Lima: Instituto de Apoyo Agrario, 1989); y María Cecilia Cangiano, “Curas, 
caciques y comunidades en el Alto Perú: Chayanta a fines del siglo XVIII” 
(tesis de licenciatura en Historia, Facultad de Filosofía y Letras de la 
Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, Argentina, 1987). 
100 Rossana Barragán y Sinclair Thomson, “Los lobos hambrientos y el 
tributo a Dios: conflictos sociales en torno a los diezmos en Charcas 
colonial”, Revista Andina, 11 (1993): 305-348. 



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     39 

de las y los “sirvientes”. Todos esos trabajos posicionan a los caciques en el 

centro de la organización del trabajo de la comunidad en el ámbito religioso. 

El caso de Chayanta demuestra cómo los caciques organizaban la fuerza de 

trabajo mitaya para las minas y los turnos de trabajo de la población no 

tributaria, o que se encontraba “en huelga”,101 para las iglesias y las casas de 

los curas. 

El análisis social y específico de casos resulta fundamental. La información 

para Chayanta constituye precisamente un interesante contrapunto a las 

referencias legales y jurídicas: revela que los “costos y gastos” eran 

autorizados por la iglesia si eran “limosnas voluntarias”. El grueso de los 

pagos, en dinero y en trabajos específicos en las distintas fiestas, fue 

seguramente considerado por curas y párrocos como parte de prácticas y 

“costumbres” no contempladas en el arancel, pero “voluntarias”, aunque la 

“imposición” tendiera a predominar. En este punto vale la pena recordar y 

subrayar que, en el caso de los diezmos, las prácticas y las costumbres eran 

el escenario de disputas y de relaciones de poder cambiantes,102 pero también 

las vías y las modalidades para canalizar las propias concepciones de la 

población indígena. En un momento dado, determinadas prácticas podían 

aceptarse y, asimismo, ser temas de disenso,103 según la coyuntura de las 

relaciones y de los intereses. Es probable que el intendente Francisco de 

Paula Sanz desplegara un acuerdo coyuntural con los caciques, cuestionando 

tanto las “exacciones no conformes a derecho” como el servicio personal no 

pagado del que hablaba el arancel. Los “servicios personales” habían sido 

definidos desde fines del siglo XVI como aquellos efectuados sin 

remuneración y en beneficio de encomenderos y de personas particulares, y 

no así los dirigidos al “bien público” de la república.104 A lo largo de este 

trabajo hemos recogido las declaraciones de varios actores a quienes “no les 

pagaban”, lo que constituía claramente una acusación y la deslegitimación de 

las autoridades. 

El análisis de las festividades religiosas de los distintos curatos de Chayanta, 

focalizado aquí desde los “trabajos” y cómo se los enfrentaba, permite una 

aproximación distinta, y sin duda complementaria, a los importantes aportes 

sobre las expresiones de religiosidad local y de devoción; es decir, sobre la 

 
101 Periodo de descanso del turno en la mita de Potosí.  
102 Barragán y Thomson, Los lobos hambrientos… 
103 Sergio Serulnikov, El poder del disenso. Cultura política urbana y crisis del 
gobierno español. Chuquisaca, 1777-1809 (Buenos Aires: Prometeo, 2023). 
104 Rossana Barragán Romano, “El ‘bien público’ del trabajo compulsivo en 
entredicho: contrapuntos de voces y acciones en Potosí (siglos XVII-
XVIII)”, en Trabajo y trabajadores en América Latina (siglos XVI-XXI), coord. 
y comp. Rossana Barragán Romano (La Paz: Centro de Investigaciones 
Sociales-Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia, 2019). 



40                Rossana Barragán Romano y Xochitl Inostroza Ponce 

religiosidad andina, la constitución del cristianismo andino o la 

indigenización del cristianismo, que se enmarcó de manera muy dinámica en 

relaciones de pugnas económicas y de poder.  

 

  



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus                     41 

Title: Caciques as Administrators of the Colonial Labour of the Ayllus: 

Tribute-Payers and Non-Tribute-Payers in the Case of Chayanta in 

Charcas at the End of the Eighteenth Century 

Abstract: The great debate on mining mita revealed the magnitude of 

“another mita”, the religious mita. This article analyses three themes. 

Firstly, the religious positions and the turns or mitas that existed for 

the different celebrations, including the “services” and the works 

carried out for the construction of the Church of San Pedro de 

Buenavista and for the priests’ residence. Secondly, women’s 

participation in services, both for the priest and for the churches, and 

in religious positions for devotions in the different parishes, 

parcialidades and annexes. Finally, the important role of the cacique in 

the organisation of this labour system, which includes the religious 

sphere, a dimension that has received less attention in historiography 

and which prompts us to think about the responsibilities of caciques in 

colonial society. 

Keywords: religious mita, festivities, services, women, caciques 

 

Título: Os caciques como administradores do trabalho colonial dos 

ayllus: tributários e não tributários no caso de Chayanta em Charcas 

no final do século XVIII 

Resumo: O grande debate sobre a mita mineira revelou a magnitude 

de "outra mita", a mita religiosa. Este artigo analisa três temas. Em 

primeiro lugar, os cargos religiosos e os turnos ou mitas que existiam 

para as distintas celebrações, incluindo os "serviços" e os trabalhos 

realizados para a construção da Igreja de San Pedro de Buenavista e 

para a residência dos sacerdotes. Em segundo lugar, a participação das 

mulheres em serviços, tanto para o pároco como para as igrejas, e em 

cargos religiosos de invocações das distintas paróquias, parcialidades e 

anexos. Finalmente, o importante papel do cacique na organização deste 

sistema de trabalho, que inclui o âmbito religioso, dimensão que tem 

recebido menos atenção na historiografia e que leva a pensar as 

responsabilidades dos caciques na sociedade colonial. 

Palavras-chave: mita religiosa, festas, serviços, mulheres, caciques 

 

 


