TRABAJO Y TRABAJADORES:

4 Q $ & ) | HiSTORIA

Los caciques como administradores del trabajo
colonial de los ayllus: tributarios y no

tributarios en el caso de Chayanta en Charcas a
fines del siglo XVIII

ROSSANA BARRAGAN XOCHITL INOSTROZA PONCE

Instituto Internacional de Historia Universidad de Santiago de Chile —

Social / CIDES-UMSA Proyecto DICYT 03255211P_REG
rba@iisg.nl xochitl.inostroza@usach.cl

Resumen: El gran debate sobre la mita minera devel6 la magnitud de
“otra mita”, la mita religiosa. Este articulo analiza tres temas. En
primer lugar, los cargos religiosos y los turnos o mitas que existfan
para las distintas celebraciones, incluyendo los “servicios” y los
trabajos realizados para la construccién de la Iglesia de San Pedro de
Buenavista y para la residencia de los sacerdotes. En segundo lugar, la
participacion de las mujeres en servicios, tanto para el cura como para
las iglesias, y en cargos religiosos de advocaciones de los distintos
curatos, parcialidades y anexos. Finalmente, el importante rol del
cacique en la organizacién de este sistema de trabajo, que incluye el
ambito religioso, dimensién que ha sido menos atendida en la
historiografia y que hace pensar en las responsabilidades de los
caciques en la sociedad colonial.

Palabras clave: mita religiosa, fiestas, servicios, mujeres, caciques

Recibido: 9 de septiembre de 2025. Aprobado: 28 de octubre de 2025.

® @ @ Revista Latinoamericana de Trabajo y Trabajadores, 10 (mayo-oct. 2025), 5-41 |
https://doi.org/10.52024/k7x38b74| e-ISSN: 2667-3231 | revistaredlattorg
SA

BY NC


mailto:rba@iisg.nl
mailto:xochitl.inostroza@usach.cl

6 Rossana Barragdn Romano y Xochitl Inostroza Ponce

Introduccién

Gracias a Ricardo Levene conocemos, desde 1946, la discusién sobre la mita
minera y el trabajo indigena a fines del siglo XVIII, con la publicacién del
discurso en contra de la mita de 17938, del fiscal de la Audiencia de Charcas,
Victorian de Villava, y la réplica del gobernador intendente Francisco de
Paula Sanz, llamada “Contestacién al discurso sobre la mita de Potosi”. Sin
embargo, desconocfamos la magnitud de la documentacién existente. De ahi
que Rossana Barragan Romano sostiene que no fue una discusién local y
regional, sino un amplio y “gran debate” que tuvo un decisivo impacto politico
y social por el involucramiento de altos funcionarios, mineros azogueros y
tanto autoridades indigenas, regionales y comunarias de Chayanta como
autoridades politicas de la Audiencia de Charcas, el virrey del Rio de La Plata
y Pedro Melo de Portugal, llegando incluso al ministro de Gracia y Justicia
y al Consejo de Indias.

En esa discusién se involucraron actores de Espafia, Europa y América, y se
abordaron importantes temas, como trabajo, economia politica, riqueza,
conceptualizacién de lo ptblico y lo privado, obligacién y coaccién, trabajo
de los mitayos en las minas y trabajo de los integrantes de los ayllus de
Chayanta en las iglesias, ademas del gobierno de las parroquias y los curatos,
y del rol de las autoridades, los caciques, los curas y los subdelegados. En
todo el debate afloraron la memoria de las rebeliones indigenas de 1781, las
tensiones entre la Audiencia de Charcas y la Intendencia de Potosi, y las
relaciones entre el gobierno colonial, considerado el trono y la potestad
temporal, frente a las iglesias (en plural) y el altar, considerados la potestad
religiosa. El gobernador intendente las denominarfa las dos “cadenas” y
“potestades™ la politica y la eclesidstica.

El origen de este enfrentamiento se dio a rafz de la imposicién de la “mita
nueva” o reclutamiento de 184 indios de varios pueblos del norte de Potosi,
entre ellos personas que prestaban servicios a las iglesias parroquiales. Los
curas solicitaron la intervencién de la Audiencia de Charcas, del fiscal y del
arzobispo, mientras que Francisco de Paula Sanz impulsé una extensa
investigacién sobre el trabajo de las y los integrantes de las comunidades en
sus respectivas parroquias. Se dio, por tanto, un desplazamiento del debate
de la mita minera hacia la “mita religiosa”.

Alber Quispe define la mita religiosa como “un sistema de turnos” relacionado
con las fiestas religiosas y el sistema de cargos que no podian pensarse como
simple imposicién, con su légica de coaccién y dominacién, porque
“involucraba una parte importante de la concepcién religiosa india”.! En

! Alber Quispe, La mit’a religiosa. Cargos festivos, religiosidad y organizacion
soctal en Tapacari (Cochabamba) en la segunda mitad del siglo XVIII (La Paz:
Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia, 2017), 150-151.



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus 7

nuestro caso, la particularidad de la mita religiosa es que los turnos no solo
tenfan que ver con los cargos, sino también con innumerables contribuciones
y con la cantidad y el detalle de “trabajos” exigidos a la poblacién tributaria
y no tributaria. Esto significa que el tributo indigena y la mita minera de
hombres adultos mayores, destinados a la Corona y a las arcas reales, asi
como a los azogueros de Potosi, fueron solo una parte de la exigencia
existente. De hecho, mujeres, adultos y adultas mayores, y nifios y nifias
también entregaban sus “servicios” a la iglesia y en el culto.

La amplitud, el detalle y la riqueza de la informacién acumulada para
Chayanta resulta abrumadora. Chayanta era una regién muy poblada: en
1788 tenfa méds de 67.000 personas, en su mayorfa indigenas (45.128
habitantes de ese origen).

La documentacién de tipo juridico que regulaba (o no) el conjunto de
“obligaciones y servicios” de la iglesia, como los aranceles eclesiésticos, y la
legislacién que regulé los “servicios personales” resultan fundamentales para
analizar las demandas requeridas y autorizadas. Para el caso que analizamos,
se deben tener en cuenta los aranceles eclesidsticos. ;Qué establecia el arancel
sobre derechos parroquiales de 1771, el mdas cercano al periodo que
analizamos? Ese arancel respondia a la necesidad de establecer “costos y
gastos [[...]] para la conservacién de las Iglesias, aseo y decoro del Culto
Divino”, tarea ain mas importante donde las “Iglesias no tienen Renta, ni
Fondo alguno fixo para sobrellevar semejantes gastos” y que, por tanto, se
mantenfan con las limosnas “que voluntariamente ofrecen los Indios en las
Fiestas que celebran”.2 Asimismo, en los curatos que no eran ni de ciudades
ni de minas, las iglesias no tenfan fondos suficientes para los gastos en cera,
pan, vino, costos de misales, ornamentos y otros, por lo que las oblaciones y
las limosnas se consideraban “loables”. Sin embargo, se restringié de manera
explicita la “contribucién” de “acompanamiento”, ricuchicos® que no fueran
voluntarios, rama para el monumento, cera, moneda dorada para las arras de
velaciones y dinero para la celebracién de machacas,* entre los rubros maés
importantes. Se prohibié también, y finalmente, que los curas pudieran
recurrir al “servicio de los indios, tanto personal o de sus propias personas
[...] sin que puntualmente les paguen lo que corresponde en justicia”, pero
podian aceptarlas como “obsequio”. Se buscé erradicar, ademds, y

expresamente, todo género de exacciones “que no sean conforme a derecho”.s

2 Arancel, 1771, 2-3. Edberto Acevedo, “Los aranceles eclesidsticos
altoperuanos (Estudio juridico-histérico)”, Revista Chilena de Historia del
Derecho, 12 (1986): 11-27.

3 “Ofrendas” o “pagos” supuestamente voluntarios para los curas.

* Misas o responsos cantados.

5 Arancel, 1771, 83-34, 35-37, 36-40, 42. Edberto Acevedo, “Los aranceles
eclesidsticos...”.



8 Rossana Barragdn Romano y Xochitl Inostroza Ponce

En este trabajo, desarrollamos tres aspectos relacionados. En una primera
parte, para el caso especifico del valle de San Pedro de Buenavista, tomamos
las celebraciones religiosas y los turnos o mitas que existfan; el sistema de
mayordomos, alféreces y priostes; y, sobre todo, los “servicios” y el trabajo
para los “humildes adobes” que se hicieron para construir su iglesia y la
residencia de los sacerdotes, que persiste hasta hoy. En una segunda parte
nos detenemos en la informacién sobre la participacién de las mujeres en los
servicios tanto para el cura como para las iglesias y en los cargos religiosos
de advocaciones de los curatos, las parcialidades y los anexos. Finalmente, en
una tercera parte estudiamos el detalle minucioso acerca de los turnos que
imperaban para asumir ciertas responsabilidades, asi como para esos trabajos
y servicios que conducen a reanalizar el importante rol que tuvieron los
caciques. Ellos fueron quienes entregaron esa informacién, develando el rol
central que tuvieron en el sistema de celebraciones religiosas y de trabajos
que implicaba la mita religiosa. Nos interesa, por ello, reflexionar sobre el rol
de los caciques, dada la magnitud de su administracién, su organizacién de la
mano de obra y su liderazgo en el trabajo comunitario, dimensién que ha sido
menos atendida en la historiografia colonial.

El caso de San Pedro de Buenavista: fiestas, turnos, ocupaciones
laborales y “humildes adobes”

El pueblo de San Pedro de Buenavista, en el curato del mismo nombre, es un
valle interandino que a fines del siglo X VIII comprendia cuatro parcialidades:
dos locales, Auquimarca y Sicoya, y dos de los ayllus que estaban en las punas
de las alturas, Cayana y Chayantaca, que accedian asi a otro piso ecolégico.

San Pedro de Buenavista fue visitado por el gobernador intendente Francisco
de Paula Sanz, quien lo convirtié en ejemplo tanto por su multiplicidad de
fiestas religiosas y las trabajosas ocupaciones” de los indios como por los
castigos y los maltratos que estos recibfan.



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus 9

Iglesia de San Pedro de Buenavista (izquierda) y arquerfas de la casa parroquial
(derecha). Fotogratias de Rossana Barragdn Romano (2024).

En todo San Pedro de Buenavista se celebraban 385 fiestas. Las dos fiestas
comunes eran la de Sacramento/Corpus Christi, en junio, muy importante en
los Andes, y la de la Candelaria, el 2 de febrero. En cuanto a las parcialidades
con varios ayllus, estas tenfan sus propias fiestas (cuadro 1): la parcialidad de
Auquimarca tenfa 15 fiestas, de las cuales nueve se realizaban en los anexos
Chinata (4) y Pituniso (5); la parcialidad de Cayana tenfa 13 fiestas; y las
parcialidades de Sicoya y Chayantaca celebraban ocho fiestas cada una.

Cuadro 1. Fiestas, turnos y servicios en San Pedro de Buenavista

< 2 g
] @ g &2
= 2 5 g ¢ Bl g 2|
= o = = =1 o = = & ©
| 2 2 = s = .8 G
5 Z 2 ) g & 5| ¢ < G
= = ~ = 2| Z = =
- S| @ %
=
Sacramento
1 | [Corpus Junio En ) 1|1 85
Christi] alternancia
7 de 1 ano
Purificacién :
2 . 2 de febrero con sicoyas 1] 2 85
[Candelaria]
3 | San Roque 16 de agosto 1| 4 45
Auquimarc Miércoles [movible/abril
a 4 1 27
Santo ]
5 | Renovacién 1
Anexo de
Chifiata
6 | Concepcién 8 de diciembre 1 16
7 | Animas 2 de diciembre 1 12




10 Rossana Barragdn Romano y Xochitl Inostroza Ponce
8 | Renovaciéon 12
9 | [no dice] 2 15
1 | Anexo
0 | Pituniso
1 .

) Rosario 7 de octubre 38
1 L.
9 San Pedro 29 de junio 12
1 | Renovacione
12
3 |s
1 .
4 [no dice] 3 26
1 .
5 [no dice] 8 207
1
Subtotales 2 8¢ [ 31 | 592
Nuestro Amo
1 dCO?pL-lS Con 105
Christi?
chayantacas
Purificacién ,  cayanas,
2 . 2 de febrero . Y 95
[Candelaria] auquimarca
Jesus 14 de sc/3
3 . 35
Nazareno septiembre
23/30 de
4 | Santa Rosa 35
Sicovs agosto
icoya
Sacramento
5 |[Corpus 15 de junio En _ 1 36
Christi] alternancia
7 de 1 ano
Purificacién ;
6 . 2 de febrero con sicoyas 3 22
[Candelaria]
7 | [no dice] 1 50
8 | [no dice] 4
Subtotales 4|5 |15 | 878
Con
auquimarca
1 |San Pedro 29 de junio s, sicoyas, 2 150
Cayana chayantacas
c/2
Corpus .
2 .. Junio 1 117
Christi

6 No sabemos exactamente c6mo se obtuvo esta cifra. Podemos pensar en
varias posibilidades, pero no resulta muy claro.




Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus 11
movible/abril
3 | Jueves Santo C 32
movible/abril
4 | S4bado Santo C 27
5 | [no dice] 2 49
Anexo
Coacart
6 |Santiago 25 de julio 37
Nuestra
L 12 de
6 | Senora de L. 25
diciembre
Guadalupe
San 30 de
8 L. . 12
Gerénimo septiembre
Sacramento
9 | [Corpus 12
Christi]
1 ¢ . .
o Animas 2 de noviembre 10
1
) La Cruz 3 de mayo 36
1 .
Renovacién
2
1 .
5 [no dice] 6 72
1
Subtotales 1 32 | 579
. 29 de
1 | San Miguel . 3 139
septiembre
2 |Santa Cruz 3 de mayo 3 145
23/30 de
3 | Santa Rosa 34
agosto
Con
Corpus . sicoyas/
4 p . Junio Y 104
Christi carachas
c/1
Chayantaca
Con
5 Viernes [movible/ sicoyas/ 54
Santo abril] carachas
c/1
6 | Candelaria 2 de febrero 94
Con
. . sicoyas/
7 | Navidad diciembre y 12
carachas
c/1




12 Rossana Barragdn Romano y Xochitl Inostroza Ponce

Con
sicoyas/
8 |San Blas 3 de febrero 1 12
carachas
c/2
Subtotales 8 6 8 | 22 574
3 3 2110 | 2.12
Totales
8 3 9 o 3

Fuente: Archivo General de la Nacién (en adelante, AGN), 14-8-8, Testimonio del
Cuaderno 3 de los Autos obrados sobre la mita de Potosi, fs. 32v-33v.

Nota: Las celdas sombreadas son las que se repiten y, por tanto, son comunes y
compartidas por las parcialidades.

Solo en las dos fiestas mas importantes, la de Sacramento/Nuestro Amo en
Corpus Christi y la de Purificacién o Candelaria, participaban varias de las
parcialidades. Las celebraciones eran asumidas cada afno por turno o mita: el
primer afio le tocaba a Chayantaca; el segundo afio, a Cayana; y el tercero, a
Auquimarca. En cada fiesta intervenian alféreces, mayordomos y “sirvientes”.
Veamos cudles eran sus obligaciones y sus ocupaciones.

En las fiestas de la parcialidad de Chayantaca habia ocho alféreces; cada uno
erogaba distintos montos, entre 12 y 104 pesos, ademas de entregar a los
curas importantes ricuchicos. En la parcialidad de Auquimarca la situacién
era similar y los alféreces se turnaban en algunas fiestas (en la del Santisimo
Sacramento) con las parcialidades de Sicoya, Cayana y Chayantaca, pagando
en las més importantes 85 pesos y sus ricuchicos.” En los anexos de Chifata
y Pituniso, los montos eran menores.

Los mayordomos, a diferencia de los alféreces, solo participan en algunas
celebraciones. Dos lo hacfan para el Sefior San Miguel y la Santa Cruz, y
contribufan con 35 pesos cada uno, a los que se sumaban cuatro
“mayordomas”, que en realidad eran hombres, y hacian una contribucién
menor, de 30 pesos cada uno. Cabe anotar que los mayordomos también se
encargaban de sembrar trigo y maiz para el cura, ademas de dar incienso y
cuerdas para el arpa del coro.®

Un dato importante es conocer quiénes eran esos alféreces y mayordomos.
Las fuentes detallan que los alféreces de algunas fiestas fijas (San Roque,
Miércoles Santo y Renovacién) y algunos de los mayordomos eran siete

7AGN, 14-8-7, exp. 7, Razén individual que doy yo don Juan Asencio Mejfa
cacique de la Parcialidad de Auquimarcas (si) en el pueblo de San Pedro de
Buena Vista, f. 25v. [imagen 75987.

8 AGN, 14-8-7, exp. 7, Testimonio, Informe de Agustin Ferndndez,
septiembre de 1794, fs. 23-23v [imédgenes 7595 y 7596 ].



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus 13

tributarios “relevados de mita”. Los cuatro alféreces de Cayana también eran
del grupo de los “tributarios” y pagaban “una limosna: de 27 a 85 pesos,
ademas de sus ricuchicos.1©

Los caciques proporcionaron atn mas detalles al “reafirmar” sus
declaraciones, haciendo mas complejo el cuadro de obligaciones de los
integrantes de las parcialidades. Los mayordomos no solo asumian su rol los
dfas de las celebraciones festivas, como se podria pensar. Los de Auquimarca
servian todo un afo en las “obras de cafiaris a villas y lugares” que se les
pedia,'! lo que significaba que eran los responsables de trasladarse con el cura
donde este necesitara ir. Pero habia variaciones: en el caso de los mayordomos
de Cayana, se especificé que:

[...] un tributario [[...7] paga 24 pesos de aguinaldo, 1 peso de quillamisas, 6
pesos para el cantor, 1 peso para el sacristdn [...7] que todo monta 32 pesos y
3 reales.'?

Este testimonio revela que el monto en dinero estaba destinado al pago de
misas y cantores, al igual que al pago del sacristan como oficial de la iglesia,
proporcionando también ricuchicos.! Cada uno de los tres mayordomos de
la parcialidad de Chayantaca debia entregar por su parte montos precisos y
definidos (como 12 pesos para la fiesta de San Miguel, dos gallinas y dos
reales), de los cuales se utilizaba una parte (no sabemos cuédnto) para las
cuerdas del harpa. Asimismo, para la fiesta de Todos Santos daban
exactamente lo mismo y para la Navidad anadian el aguinaldo de un peso,
mds sels pesos cada uno para la quilla misa, que parece ser la misa que se daba
“a los mayordomos el dia en que cumplen su mayordomia”.'* Pero sus

9 AGN, 14-8-8, Testimonio del Cuaderno 7 de los Autos sobre la mita de
Potosi, Contiene una representacién del Teniente Asesor sobre el papel
anénimo que lo acompana. Declaracién de Juan Asencio Mexia,
gobernador de San Pedro de Buenavista del ayllo Auquimarcas de
Chayanta, Buenos Aires, 1797, fs. 86. Como en el caso anterior, los
mayordomos contribufan con un monto de 31 a 35 pesos y dos mujeres
mayordomas lo hacfan con 27 pesos; el monto de los mayordomos de los
anexos también era mucho menor, entre ocho y diez pesos, y al parecer
solo debfan cuidar la capilla. Véase AGN, 14-8-7, exp. 7, Razén
individual..., fs. 26-26v. [imagenes 7598 y 7599].

1 AGN, 14-8-7, exp. 7, Razén individual..., fs. 26-26v. [imigenes 7602 y
76037.

" AGN, 14-8-7, exp. 7, Razén individual..., f. 27. [imagen 76007].

2 AGN, 14-8-7, exp. 7, Razén individual..., fs. 29v-30 [imédgenes 7602 y
76037.

18 AGN, 14-8-7, exp. 7, Razén individual..., f. 30v [imagen 76027].

" AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias a este Superior Gobierno por
la Intendencia de Potosi sobre las trabajosas ocupaciones en que son
empleados los indios de la doctrina de San Pedro de Buenavista del partido



14 Rossana Barragdn Romano y Xochitl Inostroza Ponce

obligaciones no terminaban ahi. Ellos debfan estar disponibles para cuanto
mandado y trabajo se diera para el cura o para toda la iglesia.!s Finalmente,
su nombramiento era por un afo, tiempo en el cual un testigo declaré que:

[...] bien sabfa que los nombrados de mayordomos [...7 son por el afio de su
mayordomfa unos esclavos del cura obligados a estar perpetuamente dia y
noche en el zaguan o a la puerta de la casa de su parroco para ir a Chuquisaca,
a Potosi, a Cochabamba o a donde se les envia.!6

Algunos mayordomos debfan pagar también tres pesos de flete a los duerios
de mulas, en caso necesario.!”

Los documentos mencionan igualmente a los priostes. En la parcialidad
Chayantaca, el prioste era un indio reservado que debfa cobrar por entierros
y fiestas, supervisar que asignen autoridades (principales) que pudieran fletar
o dieran mulas para ir a la viceparroquia, pero también canalizar un tributario
con el rol de “alcalde ordinario”.'® También se hace referencia a otro prioste
(Juan Lopez) para “celar [por] el cumplimiento de los mayordomos y
cobrarles las contribuciones”,’? sin recibir por ello algtn salario, pero si un
“punadito de coca”, que no excedfa la media onza; antes solian darles ademés
un jarrito de chicha.

Las ocupaciones y las tareas de las personas denominadas “sirvientes” eran
relativamente similares en las cuatro parcialidades (cuadro 2): irasiris y
lefieros, que aprovisionaban de lefia la cocina de los curas; hortelanos y
ovejeros; y, sobre todo, pongos y mitanis, que trabajaban en la casa de estos.
Los pongos tenfan como principal funcién encargarse de la casa del cura, pero
no exclusivamente, como lo explicé uno de ellos, de la parcialidad de Sicoya,
quien sefialé que ese empleo:

[...] debe ser cuidar de los platos del cura para que no se pierdan los que le
sirven en la mesa; y tiene que traer agua, llevar lefia de casa del Irasiri, barrer
y regar la casa y que ademds de cuidar su mujer en los cuidados interiores de
la casa del cura, vaya él a trabajar barro, hacer adobes, etc. Y en la casa del
cura, su mujer cuida y cocina para él y el cura.?°

de Chayanta por su cura y maltratos y castigos que han sufrido de este y su
ayudante, f. 4v.

12 “Los mayordomos afiadieron que a mas de pagar lo que tienen expresado se
ven constituidos [...7] diariamente y sujetos a cuantos les mande y a cuantos
trabajos los destine el cura para si o para la iglesia en todo el afio de su
nombramiento”. Véase AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., f. 4v.
16 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., f. 85v.

17 AGN, 14-8-8, Declaracién de don Juan Asencio Mexia, Gobernador de la
doctrina de San Pedro de Buenavista, f. 87 [imagen 90317].

'8 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias...

19 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., f. 3.

20 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., fs. 7-7v.



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus 15

Al respecto, subrayamos tres cuestiones. Primero, que muchos de esos
“servicios” también se cumplian por rotacién/turno y podian variar por
semana, como los llamados “semaneros”, por un par de meses e incluso por
afio, como en el caso del “gualpero”, del alcalde ordinario?! o del alguacil, que
asumfan sus actividades de forma rotativa y por turno. Segundo, que existfan
tareas y responsabilidades especificas para el culto. Los colque runa u hombres
que erogaban plata permitian pagar el costo de los musicos, mientras que el
alcalde ordinario “administraba justicia”; es decir, cobraba los servicios que
daba la iglesia y controlaba a las mujeres para que se casaran, decidiendo
también si debfan ser “castigadas y depositadas” en la casa del cura donde
eran destinadas a tejer. Tercero, que los muleros eran clave porque no solo
debian proporcionar la mula para el cura, sino para todos “sus mandados”,
incluyendo las confesiones en la jurisdiccién; segiin se menciona, se les
pagaba un peso por mula.

Cuadro 2. Servicios por parcialidades

. Parcialidades
Servicios - -
Chayantaca Auquimarca Cayana Sicoya
Irasiris 2 1 1
Pongos 2 2 2
1
Muleros Proporaoriaba 1 1 ]
mulas, lena,
sal y agua

Ovejeros 1 1 1

. 1 1
Gualperos . _

2 meses al ano 2 meses al afno
Lefieros 1
2
L . Mitanis con .
Mitanis 4 mujeres . Servian de 2 con maridos
sus maridos
aguaderas

Hortelanos 1 1

21 En Tapacart, los cargos politico-religiosos eran una obligacién
consensuada y eran sorteados por turno o elegidos por las autoridades
denominadas Segundas. Véase Quispe, La mit’a religiosa..., 150-151. En los
Altos de Arica, Doctrina de Belén, el alcalde era elegido por un el conjunto
de principales y los mayordomos por la cofradfa, instancias en las que
participaban las mismas personas. Véanse Xochitl Inostroza Ponce,
Parroquia de Belén. Poblacion, familia y comunidad de una doctrina aimara. Altos
de Arica, 1763-1820 (Santiago de Chile: Biblioteca Nacional de Chile/Centro
de Investigaciones Diego Barros Arana, 2019); y Xochitl Inostroza Ponce y
Jorge Hidalgo Lehuedé, “Alcaldes y mayordomos: liderazgo indigena en el
contexto andino y colonial (Doctrina de Belén, 1782-1818)", Chungard, 53/1
(2021): 81-101.



16 Rossana Barragdn Romano y Xochitl Inostroza Ponce

1 afio Hortelano con
el nombre de
regidor

Cambiaban
cada semana
Obras de la
iglesia y casa
del cura

Semaneros

1

Daba 50 pesos
para salario
del musico del
coro

Colque
runas

1

Por todo el
afio (cada 2
anos)

1

Cuidaba las
puertas

Regidores

1

1
Cuidaba

Cuidaba .
herramientas
huerta y de

herramientas

Guatacos

arquitectura

1
Servia 1 afio
en su casa y
administraba
justicia a su
discrecion”:
cobranzas de
entierros, 1
fiestas, etc.,
celando
ademds a “que
se casen”,
“prendiendo y
depositando” a
las mujeres en
la casa del
cura,
poniéndolas a
tejer e hilar

De turno entre
las 8
parcialidades

Alcaldes
ordinarios

1
De turno entre
las 8
parcialidades
Fuente: AGN, 9-6-5-6, exp. 7, Testimonio, Informe de Agustin Fernindez,
septiembre de 1794, fs. 19v., 23-24v, 26v-27, 33-33V. y 37V.

Alguaciles

Hasta aqui nada pareciera diferenciar lo que sucedia en San Pedro de
Buenavista y en el resto en los curatos de Chayanta. Sin embargo, el
gobernador intendente de Potosi lo eligié como ejemplo para acusar a los



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus 17

representantes de la iglesia de tener a los “indios” ocupados “todo el afo en
trabajos sin salario ni recompensa y con solo un poquito de chupe y de coca” .22
Para Francisco de Paula Sanz, que abogaba por la mita minera, la situacién
era clara: él y la Villa estaban frente a “unos procedimientos [...7] contrarios
a la libertad que se tiene declarada” a favor de los naturales, y enteramente
contrarios a los “sentimientos de humanidad”.2

Por la informacién recabada sabemos que 24 mayordomos de las cuatro
parcialidades debfan servir por cuatro semanas alternadamente,?* junto a
alféreces y todo el personal que hemos citado, incluyendo a los semaneros.
Pero, ademas, todos ellos estaban sujetos a un régimen de trabajo para “pisar
adobes y formar adobes” y ladrillos, desde que amanecia hasta el toque de la
campana en el atardecer. Uno que cumplia el cargo de “sacristan” afirmé que
cuidaba la iglesia y que el cura también lo empleaba diariamente en esas
tareas:

[...] y sin descanso alguno y sin otro estipendio que el de 1 real en cada
baptismo y 2 en cada entierro o bien tiene que partir con los monaguillos, [y]
que también da la racién de lagua, coca y chicha pero que su mujer le trae
[comida]] también diariamente.?

Los “monacillos” (monaguillos) declararon que debian barrer la iglesia,
dormir en ella y asistir con roquete (sobrepelliz) en las misas cantadas. Todos
asistfan un mes, turndndose luego con otros, al igual que los mayordomos.?¢

En otras palabras, ademds de erogar los montos en dinero sefialados, varias
personas estaban obligadas a trabajar recibiendo solo un “platito de lagua que
es de trigo molido cocido con agua”.?” Segin Pablo Caguasiri, otro
declarante, esa sopa era del trigo que ellos mismos sembraban en las tierras
usurpadas por el cura. De acuerdo con lo afirmado, cada dfa habfa 20 indios
de cada una de las parcialidades, lo que implicarfa un total aproximado de 80.
Informacién similar fue proporcionada por Diego Colque Guarachi,
gobernador y cacique principal de Sicoya, que también tenfa tierras en la
puna.2s El especificé que por lo menos 20 indios de la clase de “originarios”
trabajaban sin salario, cuando en realidad debfan recibir por lo menos dos
reales por dfa.?® Gran parte de ese trabajo parece haber recaido en los

22 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., fs. 1-1v.
25 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias...

2+ AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., f. 4v.

25 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., f. 7.

26 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., f. 7.

27 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., f. 5.

28 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., fs. 27-28.
29 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., f. 29.



18 Rossana Barragdn Romano y Xochitl Inostroza Ponce

llamados “semaneros”, quienes se remudaban y turnaban sin remuneracién
alguna.so

Y asi llegamos a la magnitud de los “humildes” adobes. Humildes porque no
revestian el estatus de arte que decoraba las iglesias; humildes porque se los
fabricaba con una mezcla de tierra y paja que se asociaba al area rural
indigena; humildes, también, porque no se valoraba todo el trabajo que
significaba elaborarlos, como ocurre hasta hoy. Y es precisamente su
tabricacién y hechura la labor que més ocupé la mano de obra de San Pedro
de Buenavista durante los tltimos seis afios previos a 1795. Paralelamente,
se hacfan ladrillos y tejas, para lo cual se construyeron hornos, lo que implicé
la busqueda de combustible, tanto de bosta de vaca como de tola®! y de
maderas del monte.?? Cada una de las declaraciones refiere que ese trabajo
era solicitado para la iglesia, pero que, en realidad, el destino era la casa del
cura, razén por la que se ordend una visita, de la que se proporciondé una
detallada descripciéon. De hecho, Francisco de Paula Sanz relaté que cuando
llegé a San Pedro de Buenavista le llamé la atencién la enorme porcién de
indios que eran mayordomos, monaguillos, sacristanes, pongos y priostes,
quienes ademads de pasar sus fiestas, pagaban y contribuian alternandose por
semanas y trabajando en pisar barro frente a una magnifica casa.’?

La casa tenfa una gran extension desplegada alrededor de cinco patios. En el
primero estaba la vivienda del cura, con un salén frente a la puerta de calle y
otro a la izquierda; todas esas piezas tenfan siete varas de ancho y de alto. En
el segundo patio habfa otro salén principal, con las mismas medidas, ademas
de dos cuartos y una cocina. En el tercer patio destacaban una primera
arqueria de siete arcos, de seis varas de ancho y de largo, ademdas de dos
hornos muy grandes para hacer pan, y una segunda arqueria de seis varas de
ancho y de largo, aparte de otros dos cuartos. En el cuarto patio se encontraba
una caballeriza de seis arcos, de 11 varas de ancho. Por tltimo, en el quinto
patio estaba un gallinero con cuartos bajos y altos, de 21 varas de ancho y 24
varas de largo.

30 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., f. 21.

31 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., fs. 12-12v.
32 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., fs. 20-20v.
33 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., f. 84v.



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus 19

Vista de la actual casa parroquial (puerta rojiza a la izquierda) y de lo que parece
haber sido cuando ocupaba toda una cuadra de la plaza principal (derecha).
Fotografias de Rossana Barragan Romano (2024).

Vista de la cuadra donde se encuentra la casa parroquial (izquierda), yendo hacia
donde est4 la carcel descrita en el documento de 1796 y cuya ventana se aprecia en
la imagen de la derecha. Fotografias de Rossana Barragan (2024).

El cura, el juez real subdelegado del partido, el protector y los caciques de
cuatro parcialidades también visitaron la cércel.3* Se hallaba tras ingresar al
primer patio de la casa, después de una gran galerfa que dominaba el alfalfar.
Esa cércel “privada” tenia tres calabozos largos, angostos y oscuros, de una
vara y media cada uno, con paredes del grueso de una vara y media; esa
especie de fortaleza sostenfa encima el granero y la azotea. El granero era
una béveda de 16 varas de largo, nueve de ancho y ocho de alto; sobre este

3+ AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., f. 72v.



20 Rossana Barragdn Romano y Xochitl Inostroza Ponce

habfa una azotea de cal y ladrillo de 16 varas de largo por nueve de ancho,
con “primorosos remates”. La galerfa al frente del rio, en el alfalfar, tenfa diez
arcos anchos con nueve columnas de 52 varas de largo. Ademas del alfalfar,
estaban la huerta y la arboleda, de 81 varas de largo y 75 de ancho, con un
estanque de cal y ladrillo de nueve varas de ancho y cinco de alto. En la huerta
se erigia otra galerfa de umbrales de 21 varas de largo, ademds de un cuarto
de 11 varas de largo y diez de ancho, sobre el cual habia un pasadizo para el
mirador, que se decfa que era muy hermoso. Habfa también otros dos cuartos
y encima de ellos una azotea de cal y ladrillo “de todo gusto”, frente a la otra;
todas estaban cubiertas de teja. En el frente, hacia la plaza, el caserfo tenfa
101 varas de largo; del gallinero a la misma plaza habia 21 varas de largo y
de una parte de la huerta hacia el mismo lugar habfa 64 varas de largo. Esto
hacfa un total de 186 varas.?> Uno de los testigos sefialé que la casa era “para
envidiarla para su palacio y aun el mismo excelentisimo sefior virrey para su
alojamiento en la capital y fuerte de Buenos Ayres”, y afiadi6 que ¢l “no sabia
que el sudor, la sangre, la libertad, y aun la vida de los infelices indios eran el
precio de aquella obra”.2¢

Vistas de los arcos y las arquerias descritos en el documento de 1796. Fotografias de
Rossana Barragdn Romano (2024).

35 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., f. 77.
36 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., f. 90.



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus 21

Detalles de la combinacién de piedra y adobes de la casa parroquial (izquierda) y
muro externo hacia el rio (derecha). Fotografias de Rossana Barragdn Romano
(2024).

Pero no solo se trataba de trabajos no pagados o escasamente pagados, que
en principio no debfan ser realizados porque eran para la casa del cura, sino
que en ellos se ejercian constantes malos tratos. Se denuncié que el
sobrestante o mayordomo, llamado “el Manuel” (Vargas), y el ayudante de
cura, fray Ramén Rexas, trataban “con la mayor violencia azotando y
maltratando a los que venfan o floxeaban”; se refirieron a su despotismo
amedrentador incluso contra los mismos espafioles hacendados.?” Una mujer
denuncié que su esposo fue azotado primero por el alcalde, por instruccién
del cura, y luego por el propio cura; el hombre fue llevado después a la carcel,
por ocho dfas.38

Por si las anteriores acusaciones fueran pocas, se imputé al cura de usurpar
ocho fanegas de tierra, de hasta diez ollas de trigo, y de repartir los terrenos
del pueblo, por lo que los indios hufan sin concurrir a la misa. Se asever6
igualmente que los indios estaban obligados a acarrear piedras en sus llicllas,
tanto mujeres como nifas, y que las mujeres de los mayordomos, irasiris y
los demas se ocupaban diariamente en la casa del cura en hilar, tejer, moquear
y amasar pan para hornearlo y venderlo los domingos, de cuenta del cura,*
a quien debfan dar razén de lo ofertado, vendieran o no. Muchos costos de la
iglesia debian ser pagados por la comunidad, como sucedia con la lampara,

57 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., fs. 13-f.13v.
38 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., fs. 51v-52.
39 AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., fs. 14-15.



22 Rossana Barragdn Romano y Xochitl Inostroza Ponce

que la “costeaban” con los productos de un molino.* El cacique Agustin
Fernandez anadié que el cura tenfa ademds varias tierras de sembradio
arrendadas.*! Por todos esos motivos, Francisco de Paula Sanz tomé a San
Pedro de Buena Vista como el ejemplo de la explotacién laboral que
realizaban los curas de Chayanta.

Las mujeres en las parroquias de Chayanta

Anteriores investigaciones han dado cuenta de la explotacién laboral sobre
la poblacién indigena por diferentes autoridades coloniales, incluyendo
corregidores, caciques y curas. En esos estudios se mencionan trabajos
exigidos a las mujeres, principalmente como mitanis,* que eran hombres y
mujeres que trabajaban en el servicio personal de esas autoridades. Ese
servicio, que debfa ser remunerado, con frecuencia aparece en los archivos
con denuncias por el escaso o el nulo pago. Otro de los abusos frecuentes
contra los indios es el referido a la confeccién de piezas de ropa, tarea en la
que se menciona a hilanderas y a tejedoras.** Recordemos que Felipe Guamén
Poma de Ayala dedicé varias de sus imagenes a representar el maltrato que
perpetraban los misioneros o los sacerdotes contra las mujeres, quienes eran
obligadas a tejer.

En cuanto a la funcién que cumplian las mujeres como mayordomas,
mayoralas o priostas, esta ha sido analizada en la historiografia vinculandola
a una economfa de prestigio** o a mecanismos para satisfacer las necesidades
materiales del clero.*» Otras investigaciones han indagado su rol en la
administracién de los recursos.* En todo caso, advertimos que en los
distintos estudios ha quedado en evidencia que cada localidad tenfa sus

40 AGN, 14-8-8, Declaracion de don Juan Asencio Mexia.. ., f. 87.

1 AGN, 9-6-5-6, Testimonio del Cuaderno 8..., fs. 26v-27.

* Jorge Hidalgo Lehuedé y Xochitl Inostroza Ponce, “Mitas en Arica,
Tarapacd y Atacama: formas de trabajo indigena en el sur andino colonial”,
en Colonzalismo en América. Prdcticas, imaginarios y resignificaciones. Siglos
XVI-XXI, Andrea Armijo, Xochitl Inostroza Ponce y Maximiliano Salinas
(Santiago: Editorial USACH, 2023), 113-134.

3 Thierry Saignes, “Las etnias de Charcas frente al sistema colonial (Siglo
XVII). Ausentismo y fugas en el debate sobre la mano de obra indigena,
1595-1665", Jahrbuch fiir Geschichte Lateinamerikas, 21/ 1, (1984): 27-76, $5.
* Olinda Celestino y Albert Meyers, Las Cofradias en el Peri: region central
(Francfort: Vervuert, 1981).

* Carlos Zanolli y Claudia Alonso, “Santa Barbara, una cofradfa de indios en
San Antonio de Humahuaca (1718-1785)", Anuario de Historia Regionaly de
las Fronteras, 9/1 (2004): 79-94.

*6 Marfa Eugenia Gonzalez, “Las benditas dnimas del purgatorio: Précticas y
materialidades en una cofradia de indios en Omaguaca en el siglo XVII”,
Americania, Revista de Estudios Latinoamericanos, 15 (2022), 180-2009.



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus 23

propias particularidades, por lo que no es posible establecer una notoria
diferenciacién entre cada uno de esos cargos.

La participacién de las mujeres en el trabajo de las parroquias es otro de los
aspectos singulares registrados en los expedientes sobre la nueva mita de
Chayanta. La informacién evidencia la importante cantidad de cargos
religiosos para las fiestas y en servicios con los que ellas contribufan a la
iglesia y a los curas. Esto devela que en esos curatos las mujeres también
trabajaban en las parroquias, en distintos niveles, ya sea en servicios como
los de mitanis o en cargos como mayordomas y priostas.

Es importante mencionar que en un primer momento los documentos no
identifican el género de las personas que formaban parte de esa mita religiosa,
pero, a medida que se va ahondando en la informacién y que esta va
aumentando en complejidad y detalle, va quedando en evidencia, cada vez
mas, la participacién de mujeres, nifias y nifios, al igual que de personas de la
categoria de reservados.

En las declaraciones se mencionaron situaciones en las que las mujeres debfan
desempenar las funciones de sus maridos, velar por que estas se cumplieran
o colaborar en ellas. Por ejemplo, en la parcialidad de Sicoya se nombré a un
mayordomo con el “oficio de tirar el Fuelle del 6rgano”.*” Ese mayordomo
era enviado por el cura a distintas localidades, ciudades y villas, quedando su
mujer encargada de pagar “medio real 4 otro Indio que se pone de tirador de
Fuelle, con el nombre de minga”.* Una buena cantidad de mujeres también
cumplia servicios para las iglesias o bien para los curas, como mitanis. Es el
caso de las parcialidades de Sicoya, Chayantaca y Caracha, donde podemos
identificar el trabajo de las mujeres como servidumbre, al servicio de la casa
del cura. Sus tareas consistian en servir de aguaderas, proveer con los
“aperos” de la cocina, lavar la ropa del cura y de la iglesia, y limpiar la casa y
la iglesia, entre otras. Ademas, debian cuidar las ovejas, al punto de tener que
pagar si alguna de ellas se perdia.

Mis alld de las funciones de servidumbre de las mujeres de las parroquias de
Chayanta, una de las primeras informaciones entregadas hace pensar en un
anterior proceso de marginacién de las mujeres en los cargos religiosos y su
reemplazo por hombres. En uno de los expedientes, para la parcialidad de
Chayantaca, el cacique principal Agustin Ferndandez mencioné a dos indios
mayordomos, uno dedicado al Sefior San Miguel y otro a la Santa Cruz, que
contribufan con 35 pesos en moneda de plata. También se refirié a cuatro
mujeres mayordomas que, segiin él, “ala realidad son hombres” y contribufan
con 30 pesos; es decir, con cinco pesos menos que los mayordomos varones.

7T AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 1v.
* AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 1v.



24 Rossana Barragdn Romano y Xochitl Inostroza Ponce

Fernindez dijo, ademas, que ese grupo de mayordomos y mayordomas
“sirven no solo 4 la Santa Iglesia, sino 4 dicho Cura en la siembra que le hacen
de Trigo, Mais, y demas especies; con mds que para la Harpa del Coro dan
cuerdas, é Incienso diario para el Incensario”.* Lo destacado de ese registro
son dos categorfas de género para el cargo de mayordomo, identificadas en
algunas de las parcialidades como c¢hacha mayordomos y guarmi
mayordomas.>

Para la parcialidad de Auquimarca de San Pedro de Buena Vista, el cacique
Juan Asencio Mexia declaré siete mayordomos para el Santisimo
Sacramento, que contribufan con 387 pesos, para Nuestra Sefiora de la
Purificacién, que también se identificé como Nuestra Sefiora de la Candelaria,
como para San Roque, que daban 31 pesos. Ademds, mencion6 a “dos
Mugeres con este nombre, dos mayordomos 4 veinte y tres pesos, que
accienden por todo & Doscientos siete pesos”.’! Es interesante destacar la
generalizaciéon en masculino, “mayordomos”, lo que muestra que desde el
lenguaje se invisibilizaba la participacién de las mujeres, situacién puesta en
evidencia en otros contextos coloniales.>

Uno de los testimonios mas detallados para San Pedro de Buenavista fue
proporcionado por Pablo Caguasiri, gobernador y cacique principal de la
parcialidad de Cayana, quien mencioné a un tributario que oficiaba de
mayordomo de la fiesta de San Pedro, pagando 24 pesos de aguinaldos.
También cité a otro tributario mayordomo, “que se nombra Guarmi
mayordoma”, que “da ocho pesos el dia de todos los Santos” y al
mayordomo de Corpus, que daba ocho pesos, ademas de seis pesos por quilla
misa, un peso por el cantor y tres reales por el sacristan.

* AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 19v.

%0 Sobre la tematica de género en sociedades andinas, véase Xochitl
Inostroza Ponce, “Mita, género y colonialismo. El cuerpo no binario de
Bentura Sirpa a la mita de Potos{ (Calacoto, Charcas, 1769)", Fronteras de la
Historia, 30/2 (2025): 49-85. En ese articulo se destaca el género de los
cargos, los que no necesariamente coinciden con el sexo biol6gico de los
pasantes. La documentacién de Chayanta presenta ademas otros términos en
quechua y aymara. Véase Rossana Barragdn, Xochitl Inostroza y Jorge
Hidalgo, “Mita, fiestas, servicios y explotacién eclesidsticas en parroquias de
indios, Chayanta, 1795-1797", en 40 afios del Sistema de la Economia Colonial.
Homenage al profesor Assadourian, eds. C. Contreras y A. Ibarra (Lima:
Instituto de Estudios Peruanos/Fondo Editorial de la Pontificia
Universidad Catélica del Pert, 2025).

21 AGN, Interior 2634, leg. 88, exp. 2, cuad. 7, f. 22.

%2 Rafael Castafieda, “Piedad y participacién femenina en la cofradia de
negros y mulatos de San Benito de Palermo en el Bajio novohispano, siglo
XVIIT”, Nuevo mundo, mundos nuevos (2012) [en linea ], disponible en
https://journals.openedition.org/nuevomundo/ 64478

35 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 26.



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus 25

Hasta aqui pareciera que el cargo de “guarmi mayordoma” estuvo ocupado
por hombres. Sin embargo, en la “Memoria del Pueblo de San Marcos de
Miraflores”, de la parcialidad de Alacollana, se mencionan a tres indios del
ayllu Alapicha ocupados en los cargos, a un alférez de Santa Barbara que
costeaba cuatro pesos y una misa de salud a 16 pesos, a una priosta que ponia
los fuegos siendo sus gastos “lo mismo que en la antecedente fiesta” y a dos
mayordomos hombres que pagaban seis pesos y cuatro reales cada uno, que
hacian los mismos servicios en la iglesia y para el cura. En el documento se
menciona luego que las mayordomas mujeres eran ocho; también se advierte
que cinco eran hombres y tres eran mujeres, y que cada una contribufa con
tres pesos y cuatro reales, ademds de los servicios.’*

A partir de la informacién revisada se conoce que en las declaraciones de
todos los caciques hay mayores detalles sobre quiénes ocupaban esos
servicios, indicando los nombres de las personas implicadas en sus
respectivas parroquias. Esos datos pormenorizados ponen en evidencia la
presencia de una mayor cantidad de mujeres, por ejemplo, como guarmi
mayordomas. A su vez, muestra las particularidades de cada localidad, pues
mientras las mujeres que ocupaban esos cargos eran identificadas como tales
en pueblos como Caocari, Chayala, Carasi, Micani y Pocoata, en San Pedro
de Buena Vista las mayordomas mujeres eran en realidad hombres. Es el caso
del pueblo de Chayanta, parcialidad de Sicoya, donde se mencioné a Pablo
Mitama, chacha mayordomo de San Salvador, y al chacha mayordomo de San
Juan, quienes contribufan al péarroco con 40 pesos de misas cada uno.
Igualmente se nombra a las guarmi mayordomas:

Del Nifio, Josef Choque Maiordomo con nombre de mujer, Michaela Calli
Maiordoma, y Francisca Calani todos tres satistacen los treinta y quatro pesos
estampados en el Informe presentado en la Real Intendencia. De San Juan se
identifica a Ignacio Mamani con nombre de mujer, Thorivia Quespi
maiordoma, y Catalina Perca. Los tres [[...7] contribuyen 84 pesos.?

En la documentacién de Coacari aparece una sola mujer mayordoma entre
varios hombres que ejercian los cargos de altéreces o mayordomos. Los pagos
eran los siguientes: I'rancisco Alegre, alférez de Santiago, 37 pesos; Thomas
Apasa R., alférez de Nuestra Sefiora de Guadalupe, 37 pesos; Mateo Choque,
alférez de San Gerdénimo, 25 pesos; Sebastian Arubiri, alférez de Santisimo
Sacramento, 12 pesos; y Flores Herrera, alférez de las Animas, 12 pesos. Cada
uno erogaba ademds un peso para el cantor. Por su parte, Lucas Roxas, alférez
de la Santisima Cruz, entregaba diez pesos. Luego estdn mencionados seis
mayordomos, que pagaban 12 pesos cada uno: Pedro FFuentes, Clemente

5+ AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 85v.
35 AGN, Interior 2634, leg. 88, exp. 2, cuad. 7, f. 7 [énfasis afiadido’].



26 Rossana Barragdn Romano y Xochitl Inostroza Ponce

Lépez, Manuel Capillap.m (sic), Maria Lopercia, Lucas Nina y Esteban Susa,
ademads de otros dos cuyos nombres no fueron recordados.*

De la parcialidad de Chayantaca, de la doctrina de San Pedro de Buena Vista,
se mencionan cuatro chacha mayordomos: Mariano Portugal y Melchor Nina,
mayordomos de San Miguel, y Domingo Chuy y Faustino Chacatanca,
mayordomos de la Santa Cruz. Ademds, aparecen cuatro “mayordomos
mujeres” de los mismos santos,”” cuyos nombres se presentan luego: Juan
Gutierres y Josef Mamani, de San Miguel, y Diego Guarachi e Hipdlito
Chacatanta, de la Santa Cruz.ss

Para el pueblo de Pocoata, en cambio, se identifica a un prioste de Nuestra
Senora de Guadalupe, llamado Pedro Luis Terra, y a su mayordomo, de
nombre Lorenzo Nina. Enseguida se citan a las “Priostas Mugeres Casadas
que sirven a cuenta de mita”:* Melchora Juana, Marfa Condori, Melchora
Condori, Catalina Mamani, Lupercia Yupanqui y Rosa Changara, ademas de
otras 30 mayordomas solteras y cuatro mayordomas de Santa Barbara. Esa
situacion en particular nos presenta interrogantes sobre la relaciéon entre el
actuar de las mujeres y la mita de Potosi, de lo cual de momento no tenemos
mayores antecedentes.

También es importante destacar la informacién entregada por el ya referido
Pablo Caguasiri. El acus6 al cura de poner a un tributario anualmente como
alcalde ordinario “para que todo el Afio le sirva en su casa, y administre
Justicia 4 su direccién”.s© Entre sus tareas mencioné el cobro de entierros,
fiestas y otros, ademas de presionar para que se efectuasen matrimonios,
“zelando continuamente a que se case, en que procede, con mucha actividad,
pendiendo, y depositando & las mujeres en la misma casa del cura por afos”.5!
Esas mujeres depositadas en la casa del cura le servian en tejer e hilar,
sumandose a las mujeres que trabajaban como mitanis en el servicio de su
casa. Los documentos no dan otras pistas sobre lo que esas mujeres tejfan o
hilaban, pero, ya que lo hacfan para el cura, podria haberse tratado de
productos que luego eran vendidos en “sus viajes” o donados como regalos a
sus superiores.

Con todo, pensamos que la informacién que devela la presencia de las mujeres
es apenas un atisbo de su activo rol en los entramados de las relaciones

3 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, fs. 18v-19.

%7 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 19v.

2 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, fs. 20-21.

%9 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 27.

60 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 28v.

61 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 28v.

62 La condicién de “dep6sito” de esas mujeres era similar a la de las
“recogidas”.



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus 27

laborales en torno a la mita religiosa. En otras ocasiones, se las menciona al
pasar. Por ejemplo, en el caso de Pocoata, se cita a “quarenta Mugeres entre
Priostas, y Maiordomas”.®* Uno de los pueblos con mayor cantidad de
mujeres mayordomas era San Pedro de Macha. En la documentacién, para
ese lugar estdn citados tres mayordomos que pagaban cuatro pesos para la
lampara, 20 pesos por “servir al Sefior” y cuatro pesos cada viernes por
Cuaresma, ademds de ocho mujeres mayordomas que daban un peso de
entrada, 12 pesos en plata y 12 gallinas entre todas por aguinaldos, 40 pesos
en Jueves Santo, cuatro pesos para la misa de Corpus Christi y 11 pesos los
viernes de Cuaresma.5*

Respecto a la advocacién a la que se dedicaba cada mujer, esta informacién se
indica para algunos casos. Por ejemplo, en la “Razon de los Indios que sirven
a la Iglesia de la capital de Chayanta, Curato de Laymes, cabecera de este
Partido de la Parcialidad y Ayllo Chullpas”, se menciona a una india al
servicio del “Sefior Sacramento [ sic| que daba para la Lampara cuatro pesos”
y para la fiesta de celebracién daba “en plata con nombre de Apanoca écho
pesos quatro reales”,> ademas de dos pesos y cuatro reales para la cera del
Jueves Santo, tres pesos y un real para el dia de los finados, y tres reales y
challa para cuerdas que se entregaba al cantor. Luego, la mayordoma de
Candelaria entregaba 12 reales para la misa de Marfa Magdalena, tres pesos
y un real en plata “con nombre de Apanoca”® el dia de los finados, ocho pesos
en plata el dia de la purificacién, 12 reales por la misa de Nuestra Sefiora de
la O, y dos pesos y cuatro reales por el dia de Jueves Santo, ademds de tres
reales para cuerdas al cantor. La mayordoma de Santiago “es otra mujer que
sirve en la Iglesia al Santo”; el dfa de su entrada daba tres pesos y cuatro
reales, el dia de Corpus Christi entregaba seis pesos y el dia de Jueves Santo
daba otros tres pesos y cuatro reales. A esta mayordoma la acomparaba otra,
que servia al mismo santo; el dfa de su entrada pagaba al cura tres pesos y
cuatro reales, el dfa de Corpus Christi daba seis pesos, el dia de Jueves Santo
entregaba tres pesos y cuatro reales, més seis reales “de cuerda” para el
cantor. Otra mayordoma se ocupaba de la advocacién de Animas, sirviendo
en la iglesia al Sefor de la Exaltacién; daba tres pesos de entrada, cuatro
reales el dia de los finados, cuatro pesos de misa el dia de Carnaval y tres
pesos y cuatro reales el dfa de Jueves Santo.¢”

Otra de las particularidades de la documentacién consultada es la importante
presencia de mujeres en el cargo de priostas en varios pueblos. Para Micani

63 AGN, Interior 2634, leg. 88, exp. 2, cuad. 7, fs. 60-60v.

6+ AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 80.

65 La contribucién de Apanoca era para vino, incienso y hostias. Véase AGN,
Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 65v.

66 AGN, Interior 2634, leg. 88, exp. 2, cuad. 7, f. 65v.

67 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, fs. 117v-118v.



28 Rossana Barragdn Romano y Xochitl Inostroza Ponce

se mencionan dos guarmi priostas, acompafadas de cuatro mayordomas.s
Para Chayala se citan priostes varones, sin indicar su cantidad, y luego se
nombran tres priostas y seis mayordomos, quienes aparentemente eran
mujeres.® Para el anexo de Sapani, correspondiente al beneficio de Chayala,
ademds de sus dos mayordomas, se nombra a la guarm: priosta, quien
contribufa con ocho pesos en cada fiesta y con tres pesos por la “Misa [de]
Aguinaldos”.”

La documentacién también entrega detalles sobre el pueblo de Pocoata, para
el que estdn registradas casi 40 mujeres, entre priostas y mayordomas: dos
guarmi priostas del Santisimo, con ocho mayordomas cada una; una priosta
de la Purificacién, con nueve mayordomas; una priosta de Animas, con diez
mayordomas, y una priosta de Santa Rosa, con seis mayordomas. Las
priostas, al igual que los priostes, “hacen su Prorrata, y contribuien al cura
ciento dos pesos quatro reales este Dinero entra con el nombre de Apanoca”.™
Asimismo, la informacién incluye referencias sobre las tareas que cumplian
priostas y priostes, quienes contribufan con cuatro pesos cada uno por los
nueve dias de aguinaldos, ademés de una gallina, también cada uno. Por el
aniversario de Animas, cada uno daba ademads otros cuatro pesos, teniendo
estos “la obligacién de andar casa por casa, y estancia por estancia a pedir
limosna para esta contribucién anadiendo 4 esto el personal”.™

En el pueblo de San Pedro de Macha, en la Iglesia de San Marcos de
Miraflores, de la parcialidad de Urinsaya, una “priosta de muger” entré
pagando “ocho seriales, y doce pesos en los fuegos”,” mas dos libras y media
de cera para las figuras del Santisimo Sacramento. También se menciona a
dos mayordomos hombres que daban cuatro pesos “en las honrras” y la misma
cantidad por aguinaldos, mas cuatro libras de cera entre los dos y aparte la
saca de Corpus Christi que daban dos pesos entre ambos. A ellos se suman

» -

ocho “mayordomas de mujeres” que “dan de apanoca apero”,* es decir que

68 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, fs. 64-64v.

% AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 65v.

0 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, fs. 66-66Vv.

T AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 67.

2 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 67v.

s Posiblemente en referencia a los fuegos artificiales usados en las fiestas
religiosas.

™ “Apero. s. m. E] aparéjo de las béstias de la labranza, y de lo mas que se
previéne para las labdres de las tierras: y aunque este sea su principal
sentido, tambien se extiende a significar los instrumentos de otro qualquier
oficidl, o trabajad6r que ha de obrar con ellos”. Véase Real Academia
Espariiola, Diccionario de Autoridades, t. 1 (1726), disponible en
https://webfrl.rae.es/DA.html



https://webfrl.rae.es/DA.html

Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus 29

entregaban utensilios; ellas pagaban entre todas ocho pesos “por las
honrras”.”s

En el curato de Nuestra Sefiora de Surumi, dos mayordomos de hombres
asistfan un afio entero en la ldmpara, junto a dos mayordomas que gastaban
al afo 16 pesos en velas; ellas pagaban un peso y cuatro reales por las honras
de Todos Santos, mientras que los mayordomos de hombres ponfan el apero.
La priosta de mujer pagaba un peso y junto a las demés daba cuatro gallinas.
Entre mayordomos, mayordomas y su priosta pagaban por aguinaldos dos
pesos, tres gallinas y su apanoca.’® En el anexo de Caroca, mayordomos,
mayordomas y su priosta daban también dos pesos para el incensario,
mientras que en el Santuario de Surumi la priosta entraba “con todo su apero
a la cosina como es cantaros, ollas, y Bateas cuchillos, y todo lo necesario, y
dentra la mayordoma de Mitani”.”” Para el anexo de Guananca se mencionan
ocho indios, entre el alférez, las priostas y sus mayordomas, que pagaban 40
pesos en el afno.™

En el curato de Chayrapata servian al afo 84 personas, entre alféreces,
mayordomos, mayordomas y priostas: los mayordomos pagaban 36 pesos en
todo el afo, las mayordomas pagaban 92 pesos y el altérez pagaba 35 pesos;
daban ademas ricuchicos.™ En el anexo de Sapacari, curato de Chayrapata, el
prioste y la priosta daban 11 pesos de apanoca en el afio y pagaban, entre los
dos, tres pesos al musico, ademés de poner seis mulas a disposicién del cura
para que “baia a hacer las fiestas hasta dejarlo en su curato”.s° En el caso del
pueblo de San Pedro de Macha, del ayllu Alacollana y Guaracoata, se nombra
al alférez de Nuestro Amo, Vicente Ramirez, que pagaba 49 pesos, y a la
priosta Thomasa Flores, que costeaba los fuegos y hacfa el arco para los
aguinaldos, gastando 25 pesos.’! Para San Marcos de Miraflores, parcialidad
de Alacollana, se menciona al alférez de Nuestro Amo, quien pagaba 16 pesos
por una misa, mientras que la priosta debfa poner los fuegos, asi como “los
gastos que tiene conforme sus entables”; ademds, dos mayordomos hombres
pagaban cada uno seis pesos y cuatro reales, mientras las mayordomas de
mujeres eran ocho, pagando cada una tres pesos y cuatro reales.? En el
pueblo de San Marcos de Miraflores, ayllu Alapicha, se menciona al alférez
de Santa Barbara, una priosta, que ponfa los fuegos, dos mayordomos de
hombres y ocho mayordomas de mujeres, pero en este caso se advierte que

7> AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, fs. 73-74
76 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, fs. 75v-76
7 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 76v.

8 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 77.

79 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 77.

80 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, fs. 78v-79
81 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 80v

82 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 85.



30 Rossana Barragdn Romano y Xochitl Inostroza Ponce

son cinco hombres y tres mujeres.ss En el servicio de la iglesia de Chayala se
indica: “son quince fuera del Alcalde ordinario y doce mujeres entre Priostas,
y Maiordomas que ayudan con su servicio con su Plata, y con su Trabajo”.s*

Por otra parte, esta informacién que en algunos casos se estrega bien
detallada presenta variaciones en los distintos expedientes, lo que de
momento impide una sistematizacién de la presencia y el aporte de todas las
mujeres en los distintos curatos, tal como muestra el cuadro general, que
parece estar remitiendo a los recuentos generales, de los cuales, tenemos
dudas si integran a las mujeres.

Por el momento, los expedientes que evidencian la participacién de las
mujeres muestran un rol activo de ese segmento de la poblacién no tributaria
de las comunidades indigenas en cargos y servicios en las parroquias de
Chayanta que debfan ser organizadas por los caciques. Aunque la
participacién de los hombres era mayoritaria, la de las mujeres no dejaba de
ser importante, integrando los servicios al cura y a las parroquias como
mitanis, mayordomas y priostas.

Los caciques como administradores del sistema laboral de turnos en la
mita

La informacién presentada en la primera y en la segunda parte corresponde
a la sistematicamente solicitada por el gobernador e intendente Francisco de
Paula Sanz, quien convocé y reunié a todos los caciques y gobernadores del
Partido de Chayanta en la ciudad de Potosi. La primera informacién, en
septiembre de 1794, estuvo a cargo de la principal autoridad de Chayanta,
don Diego Colque Guarachi, gobernador y cacique principal de la parcialidad
de Sicoya. El conjunto fue presentado en diciembre de 1794 revelando que
existfan mas de 1.200 indigenas, incluyendo mujeres y nifos, que los curas
ocupaban en las iglesias, mientras que quienes asistian como mitayos a las
minas de Potosi desde 16 provincias eran 3.000. En los 15 curatos se
registraron 371 fiestas con un gasto total estimado de 15.000 pesos. El
nimero de flestas en cada curato variaba de nueve a 65 celebraciones
anuales.?

83 AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 85v.

8+ AGN, Interior 2634, leg. 38, exp. 2, cuad. 7, f. 103v.

85 K] expediente se encuentra en la Sala 9 bajo la signatura AGN 14-8-8 y
comprende varios cuadernos.

- Cuaderno 1, Sobre la mita de Potosi, 1795. Contiene la representacién
del gremio de los azogueros de aquella Villa con varios documentos y un
testimonio principal. Incluye un expediente inicial de 228 fojas:
“Discurso sobre la Mita de Potosi” de Victorian de Villava, 1793, fs. 1-



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus 31

El cuantioso volumen de documentos se debe atribuir al detalle
impresionante que proporcionaron los caciques y los gobernadores de los 15
curatos del Partido de Chayanta, con la confirmacién y la reconfirmacién que
se les solicit6, que no es exactamente la misma en los distintos expedientes,
aunque algunos parecen ser duplicados. La documentacién es por tanto
compleja.

La prolijidad de los datos nos ha llevado a reflexionar sobre quiénes y cémo
se expuso y se despleg6 la informacién solicitada por el Intendente de Potosi.
En septiembre de 1794, cuando don Diego Colque Guarachi, gobernador y
cacique principal de la parcialidad de Sicoya dio su declaracién, se le ley6 la
“representacién que hizo”, junto a una “planilla”, que era la base de su
descripcién: “Que en la planilla citada se refieren hasta el ntiimero de 50 los
indios empleados en el servicio de las iglesias y en el particular de su
cura...”.s6

Otra de las autoridades que declaré fue don Faustino Sabayo, bachiller en
cénones y leyes, cacique gobernador principal de la parcialidad de Puracas,

23v.; “Contestacién al Discurso sobre la mita de Potosi” de Francisco de
Paula Sanz, fs. 24v-177 (153 fs.); Documento de la “Junta de Azogueros”
de diciembre 1794 y el poder subsiguiente que otorgan, fs. 218-221v; y
otros testimonios y cuadernos, Buenos Aires, 1797.

Testimonio del Cuaderno 2 de los Autos obrados sobre la mita de Potosi,
Buenos Aires, 1797. Contiene el recurso de despojo de los curas de
Chayanta de los indios del servicio de sus iglesias. (Empieza una
numeracién de f. 1 a f. 64.)

Testimonio del Cuaderno 38 de los Autos obrados sobre la mita de Potosi,
Buenos Aires, 1797. Contiene el informe del gobernador intendente de la
Villa, con varios documentos. (Empieza una numeracién de f. 1 a f. 167.)
Testimonio del Cuaderno 4 de los Autos obrados sobre la mita de Potosi,
Buenos Aires, 1797. Contiene el segundo informe del subdelegado de
Chayanta. (Empieza una numeracién de f. 1 a f. 27.)

Testimonio del Cuaderno 5 de los Autos obrados sobre la mita de Potosi,
Buenos Aires, 1797. Contiene otro informe de documentos del gobernador
intendente de la Villa. (Empieza una numeracién de f. 1 a f. 70.)

- Testimonio del Cuaderno 6 de los Autos obrados sobre la mita de Potosi,
Buenos Aires, 1797. Contiene el tercer informe del subdelegado de
Chayanta. (Empieza una numeracién de f. 1 a f. 29v.)

En AGN, 14-8-9, Testimonio de las Diligencias..., fs. 1-14, hay informacién
sobre los ricuchicos y esta el documento aqui utilizado: Testimonio de las
Diligencias a este Superior Gobierno por la Intendencia de Potosi sobre las
trabajosas ocupaciones en que son empleados los indios de la doctrina de San
Pedro de Buenavista del partido de Chayanta por su cura y maltratos y
castigos que han sufrido de este y su ayudante, fs. 1-183v.

86 AGN, 9-6-5-6, exp. 894, Testimonio del Cuaderno 8 de los Autos obrados
sobre la mita de Potosi, f. 37v.



32 Rossana Barragdn Romano y Xochitl Inostroza Ponce

Partido de Chayanta. El reconocié la firma de su padre en una “planilla”
donde explicé la organizacién de las fiestas:

Las fiestas son, el Sacramento, y en ella alternan por dos afnos Laymes, un afio
Chullpas y otro Puracas, de suerte que al cabo de 8 afios buelve el turno al
Declarante dos Candelaria, y tres, Guadalupe, ambas de igual-naturaleza 4 la
antecedente. Quatro, Agua-Caliente que se celebra por Resurreccion, alterna
Laymes con Puracas un afio si, y otro no.%?

El sistema de turnos entre parcialidades se refleja en varios otros relatos
como el siguiente: “Que su parcialidad de Chayantacas hace el servicio por
sels meses enteros, turnando para los otros seis restantes las otras dos
parcialidades de Sicoyas y Carachas”.s8 Se indica también que se “alternan por
turno” entre las tres parcialidades:

[...] un afo en pos de otro las fiestas del Sacramento, Asumpcién, Viernes
Santo, Ynvencién de la Santa Cruz y Jueves de Compadres, siendo esta la
causa de que en algunos afos se ocupan algunos Indios mas que en otros=
Que cada una de ellas tiene su distinto Alferez con diferente contribucion a
saver: el del Sacramento paga ciento quatro pesos, el del Espiritu Santo, San
Francisco y Asumpcién noventa y quatro pesos cada uno.*?

Uno de los cuadernos que se encuentra junto a los expedientes mas
voluminosos, que incluye los escritos de Victoridn de Villava y de Francisco
de Paula Sanz, titula “Extractos y estado general de las fiestas y servicios de
los Curatos de Chayanta” y estd fechado el 19 de febrero de 1795. En la
siguiente figura se observa el recuento de la parcialidad de Sicoya.?

87 AGN, 9-6-5-6, exp. 894, Testimonio del Cuaderno 8..., f. 37v [énfasis
afiadido; las negrillas pretenden resaltar el orden de enumeracién de los
turnos].

88 AGN, 9-6-5-6, Testimonio del Cuaderno 8..., f. 12v.

89 AGN, 9-6-5-6, Testimonio del Cuaderno §..., f. 12v.

9% AGN, 14-8-8, Testimonio del Cuaderno 3..., f. 25v [imagen 8540).



Los caciques como administradores del trabajo colonzal de los ayllus 33

Listado de fiestas del Curato de Chayantaca, parcialidad de Sicoya. Fuente: AGN, 14-
8-8, Testimonio del Cuaderno $..., f. 25v.

Finalizado el recuento de los curatos de Chayanta, presentamos a
continuacién un cuadro de resumen.

Cuadro 3. Curatos y parcialidades que turnan fiestas



n Romano y Xochitl Inostroza Ponce

z

ga

Rossana Barra

2/1 92118t |92v'S Z/12'6€8°€T (€CT'T |61 €CT'T 60€ 9sv 16v 1474 €€T equueap |ejol
2/19C8S°ST |92¥'S Z/1T'600°TT |LE6 6T LE6 08¢ we 1444 TLE 80T
0€8'C // 0£8'C 98T |/ 981 st vIT Ly sy st
600°'T /! 600°'T 94 /! (94 a 144 €T €T a eAesuin A eAesueuy oisesy
128°T // 18T e1 /] LET €1 06 3 43 €1 eAesueuy eseoes
2/19'T8S°ST |92¥'S 2/12'600°TT (L6 6¢CT 990°T 08¢ we 1444 [opewiod] € |80T S €01
099 0 099 0€ 0 0€ 6 9 ST 14 0 1yoeued|0 0 0 1yoedeued
69 0 69 A 0 P € [43 [43 [43 0 ednifo 0 0 LOBSON
zayopJQ A ideds Se0LEIN
1s¢€ 49 14474 [ € El4 ST 9T ST ST S yopJQ Aldedid (0 0 0 0 9 ap SodIeIN UeS
/T v'v68 [444 Z/TY99T'T (TP € 144 T [44 T T [4 z3yopJQ A desid |0 0 0 0 L ejedesheyd
L60°T TE€T 8¢C'T 18 [4 €S T 8T 144 144 8 zayopio A ideuid|o 0 0 0 S eyoeiN
00T'T 69 69T'T 19 T 9 T 9¢ S¢ ST 9 ehesueuy A eAesuun|o 0 0 0 € £1e000d
16C 6LT oLy [44 € Sz 9 L [43 [43 0 eydelN A e1e0d04|0 0 0 0 L sege|ny
1143 19 78¢€ [43 € S€ [4) €1 ot 6 T 23yop.Q A Idelid ap se1|{0 0 0 0 9 lwning
eAesueueuy
999 18T o8 6S C 19 [ TC o€ 8T a A e1e0204 ‘B2RING |0 14 ejeAeyd
‘awAe ‘eyoe ‘e3e020d
eueAe) A eaejuedey) elSIA euang
[ 327 ozL €91°¢C 68 11 00T 6¢ €€ 8¢ [43 9 . . 0 0
eAodis ‘easewinbny 3p 0upad ues
idesid
Sov'T 8/0°T £81°C 0Tt 9 ovT 3% se 89 S9 vT ap se| A eAewAy ‘ere0d0d |0 1% 1sesed
‘edeind ‘awAhe] ‘eyoep
awAe] A
0T 68Y 0TL'T 90T ot 91T 144 S€E LE Q€ 8 eaeind ‘eAewAy ‘eysese) [4 [CESIA]
‘ed|ny) ‘e3e020d
¥SS°T 86T LT 0T ¥ 80T 1z LY of 1€ [47 eAesueuy A eAesuun|o 6 ehewAy
SL9'T 62T 696°C 95 LT €8 j¥4 8T 2 L€ 8 ed||nyd A eseind ‘swAel|o 9 awAeq
eyoeie)
. . A
61C'C 799 188°C 90T 144 0€T 123 €€ €9 1274 9T A eAoois ‘eaeiueAey) 0 // esejueAey)
seAnjeusayje
opinbj| | sousnyaod [ soipur soue g
opinbj| ng aod salojep S9jUBIMIS | SOwopIoARA | 922194y | Seisaly  [sauoideAouay | ueusn) anb sapepijedied sojedn)
RIS ns efeqas ns | ap [e10L op WY

34




Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus 35

Fuente: AGN, 14-8-8, Testimonio del Cuaderno 3..., f. 40.
Nota: Alt. = alternancia.

El cuadro es complejo porque, ademas de sintetizar la informacién, visibiliza
la mita y sus alternancias y turnos en funcionamiento. Las columnas que
siguen a los nombres de los curatos muestran las “alternancias” en los turnos
y el intervalo para cada una de las parcialidades: cada dos afios, cada cuatro
y, mas excepcionalmente, cada cinco o cada siete afios. Las variables al medio
listan las parcialidades que se turnan en cada curato, mientras que a la
derecha se listan las renovaciones (o fiestas mensuales), las fiestas, los
alféreces, los mayordomos y, en una columna independiente, los “Sirvientes”,
tal como se analiz6 en la primera parte.

La sintesis de la informacién entregada por los caciques sefiala:

Resumen General de las Renovaciones, Fiestas, Mayordomfas, y otros
Servicios de Iglesia, y particulares de los curas, que se practican en las
Doctrinas del Partido de Chayanta que se expresardn con distincién de los
Indios que se ocupan en ellos, Parcialidades que turnan, segin sus clases, y
valores de todas, arreglado 4 las Declaraciones de los Caziques interezados, y
4 los Extractos de ellas, que anteceden.?!

En los distintos documentos se mencionan “planillas” y declaraciones de los
caciques y los gobernadores. Se utiliza igualmente el término “Minuta”, que
proporciona una lista de los mayordomos y las mayordomas, y de la
parcialidad de Aransaya para los servicios de la iglesia de Chayala.9? Se
menciona también la expresién “razén legal del nimero de indios que
sirven...”.?s Un cuarto término presentado por los caciques es el de
“Memoria”, o su derivado “Memoria y Razén”, referidos esta vez a los
ricuchicos.?* En este punto cabe notar el minucioso detalle que se da en cada
localidad para los ricuchicos entregados a los curas, que al igual que las fiestas
varfan en cada una de ellas. Estas memorias y listas fueron “confrontadas”
por los curas. En muchos casos, el sinénimo utilizado para esas memorias fue
el de listas. Francisco de Paula Sanz dice, por ejemplo, que “las listas
presentadas en la capital de Potosi por los caciques gobernadores son
legitimas”.95

9'AGN, 14-8-8, Testimonio del Cuaderno 3..., f. 39 [imédgenes 8540 y
85797.

92 AGN, 9-6-5-6, Testimonio del Cuaderno 8..., f. 114.

93 AGN, 14-8-9, exp. 7, Memorias, razones e informes de los indios del partido
de Chayanta sujetos a las fiestas y servicios de la iglesia y los curas, f. 50.

94 Testimonio del expediente formado sobre los ricuchicos o efectos
combustibles en que los alféreces indios contribufan a sus curas en cada
fiesta que celebraban, f. 4v, 14 fs.

9 Cf- AGN, 14-8-9, exp. 6, f. 22v.



36 Rossana Barragdn Romano y Xochitl Inostroza Ponce

La informacién proporcionada por los caciques fue presentada, por tanto, en
“Planillas”, “Minutas”, “Listas”, “Memorias”, “Informes” o “Razones”,
términos que describen diferentes modalidades para la entrega de la
informacién, que no siguen un patrén comun, lo que evidencia que cada
autoridad la recopil6 y entregé segin sus propias costumbres. M4s all4 de los
nombres, sorprende la detallada informacién de turnos y de alternancias
entre las parcialidades para enfrentar las tareas y los servicios asociados a las
fiestas, que tampoco siguen un patrén similar, ni entre una fiesta y otra, como
tampoco entre cada curato o parcialidad. Es igualmente notorio que, en cada
una de las mas de 400 fiestas y renovaciones, cada altérez y mayordomo, de
los mas de 700 existentes, erogaba montos especificos, pero no idénticos. Esa
complejidad de turnos y de ntGmeros fue “entregada” y detallada
principalmente por los caciques.

Todo lo dicho nos lleva a plantear cuatro argumentos:

1. Debié existir algtin tipo de sistema de registro contable y no contable
utilizado por los caciques y los gobernadores, el cual permitia el manejo
de esa informacién detallada. Asimismo, aunque en ningln caso se
mencionan quipus, es muy probable que estos hubieran estado presentes,
por lo menos en parte.”

2. Las autoridades indigenas tenfan control de los datos detallados, lo que
supone su imprescindible presencia y rol en la administracién, el
seguimiento y la entrega de mano de obra, que podia ser semanal,
mensual, semestral o anual, una funcién fundamental que hasta ahora no
se ha considerado en toda su magnitud. El manejo de esa informacién
reforzaba su rol y su posicién en el entramado colonial. A su vez, el
proceso en su conjunto evidencia el manejo de la cultura letrada y juridica
por parte de hilacatas, principales y autoridades menores, quienes
debieron proveer de informacién de cada ayllu y parcialidad a los caciques.

9 Entre otros, véase Marco Curatola Petrocchi y José Carlos de la Puente
Luna (eds.), El quipu colonial. Estudios y materiales (Lima: Fondo Editorial de
la Pontificia Universidad Catolica del Pert, 2013). Por su parte, Jorge
Hidalgo Lehuedé da cuenta de una acusacién de los caciques de Colquepata
contra Juan de Dios Tupa Orcoguaranca Espinoza, en 1776, por afirmar el
cumplimiento de la profecia del afio de los tres sietes (1777); segtn indica,
los indios nobles comentaban entre ellos de la situacién por medio de quipus.
Véase AGI, Audiencia de Lima, 1044, Supuesta sublevacién de Juan de Dios
Tupa Orcoguaranca, apellidado Espinoza, Paucartambo, 19 de marzo de
1776, citado en Jorge Hidalgo Lehuedé, “Amarus y cataris: aspectos
mesianicos de la rebelién indigena en 1781 en Cusco, Chayanta, La Paz y
Arica”, en Mesianismo. Reformismo. Rebelion. Los Andes en el siglo de la
Ilustracion, eds. Christine Hunefeldt y Alexandre Belmonte (s. 1.: edicién
independiente, 2021), 159-198.



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus 37

3. Los montos erogados y los servicios remitfan a imposiciones concretas,
pero seguramente también a negociaciones y a cambios que revelan las
relaciones entre los comunarios feligreses, sus caciques y los curas de las
parroquias. Ademds, como no segufan un patrén comin, es evidente que
cada localidad funcionaba de forma similar, aunque sin una obvencién fija,
lo que es prueba de la veracidad de la informacién, la cual da cuenta de la
diversidad de expresiones religiosas, cobros y dones de cada una de ellas.

4. Proponemos que este proceso es el reflejo de los distintos niveles de
autoridad indigena, de los cuales los caciques eran “la punta del iceberg”.
Sin embargo, al ser los intermediarios legitimados frente al sistema de
dominacién colonial, su posicién se hallaba en constante disputa.

Los caciques aparecen, en efecto, como las autoridades maximas en una de las
mas importantes tareas del periodo colonial: la administracién de los recursos
de sus ayllus, incluyendo la organizacién y la entrega del trabajo siguiendo
un sistema de turnos.

Conclusiones: reevaluacion sobre el rol y las funciones de los caciques

La existencia de la “mita religiosa”, concebida como un sistema de turnos en
las parcialidades o las comunidades en los curatos, es evidente en cada pueblo.
Se recurria a ellos para el nombramiento de alféreces y mayordomos, pero
sobre todo para diversos servicios, obligaciones y tareas realizadas en
periodos variables, desde una semana hasta algunos meses e incluso un afo.
Esto implica que: (i) esas tareas se distribuian entre los distintos integrantes
y miembros tanto de los ayllus como de las parcialidades, convirtiéndolas en
trabajos temporales; (ii) existfan instancias colectivas y coordinadas para
tomar estas decisiones; y (iii) habifa una administracién y una organizacién de
la mano de obra, que fundamentalmente estuvo en manos de los caciques y
que no se ha considerado hasta ahora.

Si bien las investigaciones sobre el rol bisagra, intermediario y mediador de
los caciques han sido fundamentales en la historiografia andina desde fines de
la década de 1970, ninguna de las dos posiciones existentes al respecto ha
considerado esa importante tarea. Una de las corrientes identifica a la élite
indigena con el dominio colonial, por lo que sostiene que los caciques habrian
pasado de la reciprocidad al despotismo. La otra corriente resalta que, pese a
sus posiciones de prestigio y sus privilegios econémicos, los caciques usaban
su estatus para defender a las comunidades de las presiones coloniales.”

97 Monique Alaperrine-Bouyer, “Recurrencia y variaciones de la imagen del
cacique”, en Mdscaras, tretas y rodeos del discurso colonial en los Andes, ed. Bernard
Lavalle (Lima: IFEA/PUCP Instituto Riva-Agiiero, 2005), 189-209.



38 Rossana Barragdn Romano y Xochitl Inostroza Ponce

También se destaca su papel en la religiosidad comunitaria, tanto en
vinculacién con el cristianismo como en el mantenimiento de los cultos
locales.”s Aunque se ha abordado el importante rol que ocupaban los caciques
en la economia colonial, el énfasis ha estado en el desarrollo de empresas para
beneficio propio, principalmente en arrierfa y comercio.®® Por consiguiente,
poco se ha profundizado en el rol de los caciques en la organizacién y la
administracién de las prestaciones de trabajo colonial, y menos atn en lo
referido al &mbito religioso.1o°

La informacién recopilada y entregada por los caciques de la provincia de
Chayanta permite establecer que los cargos en las fiestas, entre ellos los de
alférez, mayordomo y prioste, ademds de relacionarse con roles de
performance asociados a las visperas, al dfa de la fiesta y a la procesién,
implicaron el cumplimiento de una serie de trabajos con una mano de obra
destinada a cuatro grandes rubros: (i) “pagar” muchas de las misas y otros
servicios de los curas en las distintas fiestas; (ii) permitir que los curas
cumplieran sus responsabilidades en las tareas de administracién y control
sobre confesiones y cobro de entierros (entre los més frecuentes) en la
jurisdiccién de sus curatos; (iii) mantener el funcionamiento de las iglesias,
desde el abastecimiento de la cera necesaria para su iluminacién y la de los
santos, las virgenes y las devociones hasta su limpieza, arreglo y cuidado, e
incluso la construccién de toda su infraestructura (como la casa parroquial de
San Pedro de Buenavista); y, finalmente, (iv) la propia vivencia —y no
sobrevivencia— de los curas en toda su vida doméstica e “intima”, sobre la base

98 Véanse F'rank Salomon, “Culto a los ancestros y resistencia frente al
Estado en Arequipa entre los afios 1748 y 1754”, en Resistencta, rebelion y
conciencia campesina en los Andes. Siglos XVIII al XX, ed. Steve Stern (Lima:
IEP, 1990), 148-163; Roberto Choque Canqui, “Caciques de la provincia de
Pacajes y la religiosidad cristiana”, en Incas e indios cristianos. Elites indigenas
e identidades cristianas en los Andes coloniales, ed. Jacques Decoster (Cusco:
CBC, 2002), 331-34:5; y Ariel Morrone, Caciques en construccion. Liderazgos y
legitimidades en el lago Titicaca. Charcas, Virreinato del Peri, siglos XVI-XVII
(Madrid-Santiago: Editorial Sindéresis-UBO Ediciones, 2024).

9 Véanse Roberto Choque Canqui, “Los caciques aymaras y el comercio en
el Alto Perd”, en La participacion indigena en los mercados surandinos.
Estrategias y reproduccion social, siglos XVI-XX, ed. Olivia Harris, Brooke
Larson y Enrique Tandeter (La Paz: CERES, 1987), 857-377; Luis Miguel
Glave, Trajinantes, caminos indigenas en la sociedad colonial, siglos XVI-XVII
(Lima: Instituto de Apoyo Agrario, 1989); y Marfa Cecilia Cangiano, “Curas,
caciques y comunidades en el Alto Perd: Chayanta a fines del siglo XVIII”
(tesis de licenciatura en Historia, Facultad de Filosofia y Letras de la
Universidad de Buenos Aires, Buenos Aires, Argentina, 1987).

100 Rossana Barragén y Sinclair Thomson, “Los lobos hambrientos y el
tributo a Dios: conflictos sociales en torno a los diezmos en Charcas
colonial”, Revista Andina, 11 (1993): 305-348.



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus 39

de las y los “sirvientes”. Todos esos trabajos posicionan a los caciques en el
centro de la organizacién del trabajo de la comunidad en el ambito religioso.

El caso de Chayanta demuestra cémo los caciques organizaban la fuerza de
trabajo mitaya para las minas y los turnos de trabajo de la poblacién no
tributaria, o que se encontraba “en huelga”,'o! para las iglesias y las casas de
los curas.

El analisis social y especifico de casos resulta fundamental. La informacién
para Chayanta constituye precisamente un interesante contrapunto a las
referencias legales y juridicas: revela que los “costos y gastos” eran
autorizados por la iglesia si eran “limosnas voluntarias”. El grueso de los
pagos, en dinero y en trabajos especificos en las distintas fiestas, fue
seguramente considerado por curas y parrocos como parte de précticas y
“costumbres” no contempladas en el arancel, pero “voluntarias”, aunque la
“Imposicién” tendiera a predominar. En este punto vale la pena recordar y
subrayar que, en el caso de los diezmos, las practicas y las costumbres eran
el escenario de disputas y de relaciones de poder cambiantes,°2 pero también
las vias y las modalidades para canalizar las propias concepciones de la
poblacién indigena. En un momento dado, determinadas précticas podian
aceptarse y, asimismo, ser temas de disenso,'°® segtn la coyuntura de las
relaciones y de los intereses. Es probable que el intendente Francisco de
Paula Sanz desplegara un acuerdo coyuntural con los caciques, cuestionando
tanto las “exacciones no conformes a derecho” como el servicio personal no
pagado del que hablaba el arancel. Los “servicios personales” habian sido
definidos desde fines del siglo XVI como aquellos efectuados sin
remuneracién y en beneficio de encomenderos y de personas particulares, y
no asf los dirigidos al “bien publico” de la republica.’o* A lo largo de este
trabajo hemos recogido las declaraciones de varios actores a quienes “no les
pagaban”, lo que constitufa claramente una acusacién y la deslegitimacién de
las autoridades.

El analisis de las festividades religiosas de los distintos curatos de Chayanta,
focalizado aqui desde los “trabajos”™ y cémo se los enfrentaba, permite una
aproximacién distinta, y sin duda complementaria, a los importantes aportes
sobre las expresiones de religiosidad local y de devocién; es decir, sobre la

101 Periodo de descanso del turno en la mita de Potosi.

192 Barragén y Thomson, Los lobos hambrientos. ..

103 Sergio Serulnikov, E/ poder del disenso. Cultura politica urbana y crisis del
gobierno espaiiol. Chuquisaca, 1777-1809 (Buenos Aires: Prometeo, 2023).

10+ Rossana Barragan Romano, “El ‘bien publico’ del trabajo compulsivo en
entredicho: contrapuntos de voces y acciones en Potos{ (siglos XVII-
XVIII)”, en Trabajo y trabajadores en América Latina (siglos XVI1-XXI), coord.
y comp. Rossana Barragan Romano (La Paz: Centro de Investigaciones
Sociales-Vicepresidencia del Estado Plurinacional de Bolivia, 2019).



40 Rossana Barragdn Romano y Xochitl Inostroza Ponce

religiosidad andina, la constitucién del cristianismo andino o la
indigenizacién del cristianismo, que se enmarcé de manera muy dindmica en
relaciones de pugnas econémicas y de poder.



Los caciques como administradores del trabajo colonial de los ayllus

Title: Caciques as Administrators of the Colonial Labour of the Ayllus:
Tribute-Payers and Non-Tribute-Payers in the Case of Chayanta in
Charcas at the End of the Eighteenth Century

Abstract: The great debate on mining maifa revealed the magnitude of
“another maita”, the religious mata. This article analyses three themes.
Firstly, the religious positions and the turns or matas that existed for
the different celebrations, including the “services” and the works
carried out for the construction of the Church of San Pedro de
Buenavista and for the priests’ residence. Secondly, women’s
participation in services, both for the priest and for the churches, and
in religious positions for devotions in the different parishes,
parcialidades and annexes. Finally, the important role of the cacique in
the organisation of this labour system, which includes the religious
sphere, a dimension that has received less attention in historiography
and which prompts us to think about the responsibilities of cacigues in
colonial society.

Keywords: religious mita, festivities, services, women, caciques

Titulo: Os caciques como administradores do trabalho colonial dos
ayllus: tributdrios e ndo tributédrios no caso de Chayanta em Charcas
no final do século XVIII

Resumo: O grande debate sobre a mifa mineira revelou a magnitude
de "outra mata", a maita religiosa. Este artigo analisa trés temas. Em
primeiro lugar, os cargos religiosos e os turnos ou mitas que existiam
para as distintas celebragdes, incluindo os "servigos" e os trabalhos
realizados para a construgdo da Igreja de San Pedro de Buenavista e
para a residéncia dos sacerdotes. Em segundo lugar, a participagdo das
mulheres em servigos, tanto para o paroco como para as igrejas, e em
cargos religiosos de invocagdes das distintas pardquias, parcialidades e
anexos. Finalmente, o importante papel do cacigue na organizagio deste
sistema de trabalho, que inclui o d&mbito religioso, dimensdo que tem
recebido menos atengdo na historiografia e que leva a pensar as
responsabilidades dos caciques na sociedade colonial.

Palavras-chave: mita religiosa, festas, servigos, mulheres, caciques

41



